# Cuadernos de El libro de Urantia Volumen III Estudios temáticos

William S Sadler, MD



| LOS ABSOLUTOS                                                           | 4          |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| ADÁN Y EVA                                                              | 5          |
| ADORACIÓN                                                               | 7          |
| AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO                                             | 22         |
| AMOR                                                                    | 67         |
| ÁNGELES                                                                 | 84         |
| CIUDADANOS PERMANENTES                                                  | 107        |
| COSMOLOGÍA                                                              | 108        |
| CRISTIANISMO                                                            | 111        |
| EL CUERPO DE LA FINALIDAD                                               | 114        |
| LOS DIRECTORES DEL PODER                                                | 115        |
| LA DOCTRINA DE DIOS                                                     | 118        |
| EDUCACIÓN                                                               | 131        |
| ESPERANZA                                                               | 132        |
| EL ESPÍRITU CREATIVO DEL UNIVERSO LOCAL                                 | 140        |
| EL ESPÍRITU DE LA VERDAD                                                | 142        |
| EL ESPÍRITU SANTO                                                       | 152        |
| LOS ESPÍRITUS SUPREMOS Y OTRAS PERSONALIDADES DEL ESPÍRITU IN           | NFINITO159 |
| EL ESTADO                                                               | 162        |
| EVOLUCIÓN                                                               | 166        |
| EVOLUCIÓN DEL ALMA                                                      | 170        |
| EXPERIENCIA RELIGIOSA                                                   | 178        |
| FE                                                                      | 184        |
| HIJOS ASCENDENTES DE DIOS                                               | 207        |
| LOS HIJOS CREADORES                                                     | 209        |
| HIJOS DEL UNIVERSO LOCAL                                                | 211        |
| LOS HIJOS PARADISIACOS                                                  | 213        |
| EL HOMBRE                                                               | 215        |
| JUSTICIA                                                                | 220        |
| EL MAL Y EL PECADO - La Biblia comparada con <i>El libro de Urantia</i> | 225        |
| MAQUIVENTA MELQUISEDEK                                                  | 249        |
| MATRIMONIO Y HOGAR                                                      | 251        |
| MISERICORDIA                                                            | 253        |
| MENTE Y ESPÍRITU                                                        | 258        |

| MINISTERIO                  | 274 |
|-----------------------------|-----|
| MISERICORDIA                | 284 |
| ORACIÓN Y ADORACIÓN         | 289 |
| PARAÍSO                     | 294 |
| PERSONALIDAD                | 296 |
| EL PLAN DE SALVACIÓN        | 310 |
| EL PLAN DE SUPERVIVENCIA    | 312 |
| EL PROPÓSITO ETERNO DE DIOS | 347 |
| PROVIDENCIA                 | 352 |
| EL REINO DE LOS CIELOS      | 358 |
| EL SISTEMA PARAÍSO-HAVONA   | 360 |
| LA TRINIDAD DEL PARAÍSO     | 362 |
| EL UNIVERSO LOCAL           |     |
| VERDAD, BELLEZA Y BONDAD    | 365 |
| LA VIDA MORONTIAL           | 372 |
| YAHVÉ                       | 391 |

## LOS ABSOLUTOS

- 1. La infinidad total existe como siete Absolutos:
  - 1. El Padre Universal.
  - 2. El Hijo Eterno.
  - 3. El Espíritu Infinito.
  - 4. La Isla del Paraíso.
  - 5. El Absoluto de la Deidad.
  - 6. El Absoluto Universal.
  - 7. El Absoluto Incalificado. (1146.7) 104:3.5
- 2. El Absoluto de la Deidad es el activador omnipotente. (14.2) 0:11.4
- 3. *El Absoluto Incalificado* es no personal, extradivino y no deificado. (14.5) 0:11.7 Domina el Paraíso inferior y sostiene el universo físico. (119.9) 11:2.8 (637.4) 56:1.2
- 4. *El Absoluto Universal* iguala las tensiones entre finitud e infinidad, potenciales y actuales, Paraíso y espacio, tiempo y eternidad, hombre y Dios. (15.3) 0:11.13
- 5. La Primera Fuente y Centro es el Absoluto Volitivo; la Segunda Fuente y Centro, el Absoluto de la Personalidad. (74.1) 6:1.2
- 6. La Primera Fuente y Centro es la realidad absoluta que comprendía todos los potenciales y dio origen a todos los actuales. (1262.3) 115:3.6
- 7. Los Absolutos de potencialidad actúan en el nivel eterno del cosmos. En los niveles subabsolutos actúan el Supremo y el Último. (1262.10) 115:3.13

# ADÁN Y EVA

## I. LA LLEGADA DE ADÁN Y EVA

- 1. Los Adanes y las Evas son elevadores biológicos. (580.1) 51:0.1
- 2. Van hacía tiempo que anunciaba la llegada de un Hijo de Dios. (822.5) 73:2.1
- 3. Los intermedios secundarios son descendientes autóctonos de las misiones adámicas. (583.5) 51:3.6
- 4. Adán y Eva llegaron a Urantia 37.848 años antes del año 1934 D.C. (828.1) 74:0.1
- 5. Los cuerpos de Adán y Eva despedían una luz tenue. (834.7) 74:6.5
- 6. Van proclamó a Adán y Eva gobernadores de Urantia. (830.1) 74:2.6
- 7. Su llegada supuso el final de una dispensación, con la resurrección de los supervivientes dormidos. (830.3) 74:2.8
- 8. Adán se enfrentó a la confusión, la degeneración y el aislamiento—no tenía a nadie que le aconsejara. (839.2) 75:1.1

## II. EL JARDÍN DEL EDÉN

- 1. El Jardín proporcionaba casas y tierra para un millón de personas. (824.5) 73:5.1
- 2. El Templo del Padre estaba en el centro del Jardín. (824.5) 73:5.1
- 3. La ley del Jardín consistía en siete títulos:
  - 1. Salud e higiene.
  - 2. Reglas sociales.
  - 3. Intercambio y comercio.
  - 4. Juego limpio y competición.
  - 5. Vida familiar.
  - 6. Regla de oro.
  - 7. Los siete mandamientos de la regla moral. (836.1) 74:7.12
- 4. El árbol de la vida era real. (825.8) 73:6.3

#### III. LA FALTA DE ADÁN Y EVA

- 1. Mediante los halagos y la persuasión, Eva accedió a poner en peligro el plan divino. (842.2) 75:3.9
- 2. La falta consistió en la práctica del bien y del mal. (842.5) 75:4.3
- 3. Solonia informó a la pareja de su falta. (842.4) 75:4.2
- 4. Adán falló deliberadamente. No quería que le separaran de Eva. (843.4) 75:5.2

5. No se consigue nada intentando sortear el plan divino por medio de atajos. (846.4) 75:8.5

#### IV. EL SEGUNDO JARDÍN

- 1. Adán y mil doscientos seguidores se dirigieron hacia el segundo jardín. (844.4) 75:6.2
- 2. La pareja supo que habían sido declarados en falta y se habían convertido en seres humanos. (845.3) 75:7.3
- 3. La falta de Adán no fue la "caída del hombre" (845.8) 75:8.1
- 4. Adán, cuando llegó al territorio del segundo jardín entre los ríos, lo encontró desocupado. (847.4) 76:1.2

#### V. CAÍN Y ABEL

- 1. Caín y Sansa nacieron de camino hacia el segundo jardín. Laotta murió. Eva adoptó a Sansa. (847.2) 76:0.2
- 2. Abel se hizo pastor; Caín agricultor. (848.1) 76:2.1
- 3. Abel hacía ofrendas de animales; Caín, de los frutos de la tierra. (848.2) 76:2.2
- 4. A la edad de 18 y 20 años, el odio entre los hermanos alcanzó el punto en el que Caín mató a Abel. (848.5) 76:2.5
- 5. Caín partió hacia la tierra de Nod y se casó con Remona. (849.3) 76:2.9

#### VI. LA RAZA VIOLETA

- 1. Adán y Eva fueron los fundadores de la raza violeta—la novena raza humana. (850.7) 76:4.1
- 2. La progenie de Adán era mucho más resistente a las enfermedades que las demás razas de Urantia. (851.5) 76:4.7
- 3. Los adamitas destacaban en la cultura y elaboraron el tercer alfabeto. (850.4) 76:3.8
- 4. Adán y Eva tuvieron 105 hijos, muchos de los cuales contribuyeron a la raza andita. (834.4) 74:6.2
- 5. Adán dejó a 1.570 descendientes entre las razas evolutivas superiores, que también contribuyeron al origen de la poderosa raza andita. (851.6) 76:4.8

## VII. LA MUERTE Y LA SUPERVIVENCIA DE ADÁN Y EVA

- 1. Adán vivió 530 años. Eva murió noventa años antes que Adán. (852.4) 76:5.5
- 2. Al tercer día después de su muerte, Adán y Eva fueron repersonalizados junto con 1.316 de sus asociados, en la resurrección especial número 26. (853.3) 76:6.2
- 3. La aceleración adámica se diluyó pronto. (854.1) 76:6.4
- 4. Son los pueblos los que hacen las civilizaciones; las civilizaciones no hacen a los pueblos. (854.1) 76:6.4

# **ADORACIÓN**

## I. DEFINICIÓN DE ADORACIÓN

1. La adoración es la búsqueda de los valores divinos.

"Adoración, la búsqueda sincera de los valores divinos y el amor de todo corazón del Dador divino de valores." (195.1) 16:8.14

2. Adoramos nuestro concepto más elevado de la Deidad.

"Anhelamos el concepto del Infinito, pero adoramos la experiencia-idea de Dios, nuestra capacidad de percibir en cualquier momento y lugar los factores de personalidad y divinidad de nuestro concepto más elevado de la Deidad." (59.4) 4:4.8

3. La adoración es comunión personal con la realidad.

"La verdadera adoración religiosa no es un fútil monólogo de autodecepción. La adoración es comunión personal con lo que es divinamente real, con lo que es la fuente misma de la realidad. El hombre aspira a adorar para ser mejor, y de este modo por fin alcanza lo *óptimo*." (2095.6) 196:3.22

## II. LA ADORACIÓN PRIMITIVA

1. La naturaleza primitiva de la adoración.

"En uno u otro momento el hombre mortal ha adorado todo lo que se encuentra en la faz de la tierra, incluyéndose a sí mismo. También ha adorado todo lo que se pudiera imaginar en el cielo y por debajo de la superficie de la tierra. El hombre primitivo temía todas las manifestaciones de poder; adoraba todo fenómeno natural que no podía comprender. La observación de las poderosas fuerzas de la naturaleza, tales como tormentas, inundaciones, terremotos, avalanchas, volcanes, fuego, calor y frío, impresionaban grandemente la mente humana en expansión. Las cosas inexplicables de la vida aún se llaman «actos de Dios» y «dispensaciones misteriosas de la Providencia»." (944.4) 85:0.4

2. El temor, adoración del poder y el misterio.

"Las nubes, la lluvia y el granizo han sido temidos y adorados por numerosas tribus primitivas y por muchos cultos primitivos de la naturaleza. Las tormentas de viento con truenos y relámpagos asustaban al hombre primitivo. Tanto le impresionaban estos disturbios elementales que el trueno era considerado la voz de un dios airado. La adoración del fuego y el temor al relámpago estaban correlacionados y muy difundidos entre muchos grupos primitivos." (947.2) 85:4.3

3. La adoración de las plantas.

"Las plantas primero fueron temidas y después adoradas debido a los licores intoxicantes que de ella se derivaban. El hombre primitivo creía que la intoxicación lo volvía a uno divino. Se suponía que había algo de especial y sagrado en tal experiencia. Aún en los tiempos modernos las bebidas alcohólicas se conocen con el nombre de «bebidas espirituosas»." (945.4) 85:2.1

4. La adoración de los cuerpos celestiales.

"La adoración de las rocas, las colinas, los árboles y los animales evolucionó naturalmente a través de la veneración temerosa de los elementos hasta deificar el sol, la luna y las estrellas. En la India y en otros lugares, las estrellas eran consideradas las almas glorificadas de los grandes hombres que habían partido de la vida en la carne. Los cultistas caldeos de las estrellas se consideraban a sí mismos hijos del cielo el padre y de la tierra la madre." (947.4) 85:5.1

5. El progreso más allá de la adoración de la naturaleza.

"En la evolución de la especie humana, la adoración en sus manifestaciones primitivas aparece mucho antes de que la mente del hombre sea capaz de formular los conceptos más complejos de la vida aquí y la del más allá, que merecen llevar el nombre de religión. La religión primitiva era totalmente intelectual en su naturaleza y se basaba enteramente en circunstancias asocionales. Los objetos de la adoración eran siempre sugestivos; consistían en las cosas de la naturaleza que estaban cerca, o que tenían gran influencia en la experiencia común de los primitivos urantianos de mente simple.

"Una vez que la religión progresó más allá de la adoración de la naturaleza adquirió raíces de origen espiritual, pero siguió sin embargo estando condicionada por el medio ambiente social. A medida que se desarrolló la adoración de la naturaleza, los conceptos del hombre imaginaron una división del trabajo del mundo supermortal; había espíritus de la naturaleza para los lagos, los árboles, las cascadas, la lluvia y cientos de otros fenómenos terrestres comunes." (944.2) 85:0.2

6. Obsequios y sobornos como factores de adoración.

"Los obsequios y los sobornos son dados a los hombres; pero cuando se los ofrece a los dioses, se los describe como dedicación, cosa sagrada o se los llama sacrificios. El renunciamiento era la forma negativa de la propiciación. El sacrificio se volvió la forma positiva. El acto de propiciación incluía alabanzas, glorificación, adulación y aun entretenemiento. Los residuos de estas prácticas positivas del viejo culto de propiciación constituyen las formas modernas de la adoración divina. Las formas modernas de adoración son simplemente la ritualización de estas antiguas técnicas de sacrificio para propiciación positiva." (978.4) 89:4.7

7. La adoración como un seguro contra la mala suerte.

"Y ahora este sencillo culto de los fantasmas es seguido por las prácticas del culto más avanzado y relativamente complejo de los espíritus-fantasmas, el servicio y adoración a los espíritus más elevados tal como habían evolucionado en la imaginación primitiva del hombre. El ceremonial religioso tenía que mantenerse al ritmo de la evolución y progreso espiritual. El culto ampliado no fue sino el arte del automantenimiento practicado en relación con la creencia en seres sobrenaturales, una autoadaptación al medio ambiente de los espíritus. Las organizaciones industriales y militares fueron adaptaciones a los medios ambientes natural y social. Así como el matrimonio surgió para satisfacer las demandas de la bisexualidad, del mismo modo la organización religiosa se desarrolló en respuesta a la creencia en fuerzas espirituales superiores y en seres espirituales. La religión representa la adaptación del hombre a sus ilusiones del misterio del azar. El temor a los espíritus y la subsiguiente adoración fueron adoptados como seguro contra la mala suerte, como pólizas de prosperidad." (962.3) 87:5.2

#### 1. La lenta evolución de la adoración.

"Los viejos cultos eran demasiado egocéntricos; el nuevo culto debe ser el fruto del amor aplicado. El nuevo culto debe, como los antiguos, fomentar el sentimiento, satisfacer la emoción y promover la lealtad; pero debe hacer más: debe facilitar el progreso espiritual, enaltecer los significados cósmicos, aumentar los valores morales, alentar el desarrollo social y estimular un tipo elevado de vida religiosa personal. El nuevo culto debe proveer objetivos supremos de vida, tanto temporales como eternos —sociales y espirituales." (966.2) 87:7.7

#### 2. Los mortales fueron primero deificados, y después santificados.

"Los caciques tribales morían y se los *deificaba*. Más tarde, las almas distinguidas morían y se las *santificaba*. La evolución sin ayuda no originó nunca dioses que fueran más elevados que los espíritus de los humanos muertos glorificados, exaltados y evolucionados. En la evolución primitiva la religión crea sus propios dioses. En el curso de la revelación los Dioses formulan la religión. La religión evolutiva crea sus dioses a imagen y semejanza del hombre mortal; la religión reveladora trata de transformar y evolucionar al hombre mortal a imagen y semejanza de Dios." (948.3) 85:6.3

## 3. La evolución de los rituales de adoración.

"Las palabras se hacen parte del rito, tal como es el uso de los términos amén y selah. El hábito de las malas palabras, la profanidad, representa una prostitución de la repetición ritualista previa de los nombres sagrados. Hacer peregrinajes a los santuarios sagrados es un rito muy antiguo. El rito posteriormente evolucionó en elaboradas ceremonias de purificación, limpieza y santificación. Las ceremonias de iniciación de las sociedades secretas primitivas de la tribu fueron en realidad un rito religioso burdo. La técnica de adoración de los antiguos cultos de misterio tan sólo fue una larga cantinela de ritos religiosos acumulados. El rito finalmente se desarrolló en los tipos modernos de ceremonias sociales y adoración religiosa, servicios que comprenden la oración, la canción, la lectura responsiva y otras devociones espirituales individuales y de grupo." (992.4) 90:5.3

#### 4. El hombre se atreve a negociar con Dios.

"Pero finalmente llegó la idea de hacer un pacto con los dioses. *El hombre evolucionario finalmente adquirió tal dignidad moral como para atreverse a negociar con sus dioses*. De este modo, la idea de ofrecer sacrificios dio gradualmente origen al juego de la negociación filosófica del hombre con Dios. Todo esto representó un nuevo dispositivo para asegurarse contra la mala suerte o, más bien, una técnica perfeccionada para adquirir en forma más definida la prosperidad. No concibáis la idea errónea de que estos sacrificios primitivos fueran un don gratis a los dioses, una ofrenda espontánea de gratitud o de acción de gracias; no eran expresiones de verdadera adoración." (983.4) 89:8.6

## 5. La larga lucha evolutiva.

"Pero por fin la mente del hombre primitivo estuvo ocupada con pensamientos que transcendían todos sus impulsos biológicos inherentes; por fin el hombre estaba a punto de desarrollar un arte de vivir basado en algo más que la respuesta a los estímulos materiales. Empezaban a brotar los comienzos de una primitiva norma filosófica para la vida. Una norma de vida sobrenatural estaba a punto de aparecer porque, si el fantasma espiritual airado desencadena la mala suerte y

complacido, la buena suerte, la conducta humana habrá de reglamentarse según ello. El concepto del bien y del mal por fin se ha desarrollado; y todo ello mucho antes de los tiempos de las revelaciones en la tierra.

"Con la aparición de estos conceptos, comenzó la prolongada y ruinosa lucha por apaciguar a los espíritus constantemente airados, la esclavitud y servidumbre al temor religioso evolucionario, ese prolongado desperdicio del esfuerzo humano en tumbas, templos, sacrificios y sacerdocios. Fue un precio tremendo y tremebundo que hubo que pagar, pero valió su costo, porque el hombre por este medio alcanzó una conciencia natural del bien y del mal relativos; ¡así nació la ética humana!" (956.2) 86:6.6

## 6. Todas las religiones enseñan la adoración.

"Todas las religiones enseñan la adoración de la Deidad y alguna doctrina de salvación humana. La religión budista promete salvación del sufrimiento, paz sin fin; la religión judía promete salvación de las dificultades, prosperidad basada en la rectitud; la religión griega prometía salvación de la falta de armonía, fealdad, mediante la realización de la belleza; el cristianismo promete salvación del pecado, santidad; el mahometismo ofrece liberación de las rigurosas normas morales del judaísmo y del cristianismo. La religión de Jesús *es* salvación del yo, liberación de los males del aislamiento de la criatura en el tiempo y en la eternidad." (67.3) 5:4.5

## IV. A QUIÉN ADORAMOS

#### 1. Debería ser fácil adorar a Dios.

"Me parece fácil y agradable adorar a quien es tan grande y al mismo tiempo tan afectuosamente dedicado al ministerio de elevar a sus criaturas humildes. Amo naturalmente a quien es tan poderoso en la creación y en su control, y sin embargo tan perfecto en la bondad y tan fiel en la amante benevolencia que constantemente nos envuelve. Pienso que amaría a Dios del mismo modo si no fuera tan grande y poderoso, puesto que es tan bueno y misericordioso. Todos nosotros amamos al Padre más por su naturaleza que en reconocimiento de sus asombrosos atributos." (39.6) 2:5.7

#### 2. El concepto de Deidad personal favorece la adoración.

"Cuando Jesús hablaba del «Dios viviente», se refería a una Deidad personal —el Padre que está en los cielos. El concepto de la personalidad de la Deidad facilita la comunidad; favorece la adoración inteligente; promueve la confianza refrescante. Puede haber interacciónes entre cosas no personales, pero no puede haber comunidad. La relación de comunidad entre padre e hijo, así como entre Dios y el hombre, no puede ser disfrutada a menos que ambos sean personas. Solamente las personalidades pueden comunicar entre sí, aunque esta comunión personal puede ser facilitada grandemente aun por la presencia de una entidad impersonal tal como el Ajustador del Pensamiento." (31.1) 1:7.1

#### 3. La adoración debe ser voluntaria.

"El Padre Universal nunca impone ninguna forma de reconocimiento arbitrario, de adoración formal, ni de servicio servil a las criaturas volitivas inteligentes de los universos. Los habitantes evolucionarios de los mundos del tiempo y el espacio deben por sí mismos —en su corazón—reconocerle, amarle, y voluntariamente adorarle. El Creador rehusa ejercer coerción o imponer la

sumisión al libre albedrío espiritual de sus criaturas materiales. La afectuosa dedicación de la voluntad humana a hacer la voluntad del Padre es el regalo más selecto que el hombre puede hacer a Dios; en efecto, tal consagración de la voluntad de la criatura constituye la única dádiva posible de verdadero valor que puede hacer el hombre al Padre Paradisiaco. En Dios, el hombre vive, se mueve, y tiene su ser; no hay nada que el hombre pueda dar a Dios excepto esta elección de atenerse a la voluntad del Padre, y estas decisiones, efectuadas por las criaturas volitivas inteligentes de los universos, constituyen la realidad de esa adoración auténtica que es tan satisfactoria para la naturaleza del Padre Creador dominada por el amor." (22.5) 1:1.2

## V. LA ADORACIÓN ES LA COMUNIÓN CON LA DEIDAD

## 1. El potencial universal de adoración.

"Por mucho que los mortales de Urantia puedan diferir en sus oportunidades y dotes intelectuales, sociales, económicas e incluso morales, no olvidéis que su dote espiritual es uniforme y única. Todos ellos disfrutan de la misma presencia divina de la dádiva del Padre, y todos cuentan con el idéntico privilegio de poder procurar una íntima comunión personal con el espíritu residente de origen divino, a la vez que todos pueden igualmente elegir aceptar la uniforme dirección espiritual de estos Monitores Misteriosos." (63.3) 5:1.5

#### 2. La adoración trata directamente con Dios.

"Cuando tratáis los asuntos prácticos de vuestra vida diaria, estáis en las manos de las personalidades espirituales que provienen de la Tercera Fuente y Centro; estáis cooperando con las agencias del Actor Conjunto. Así pues: vosotros adoráis a Dios; oráis y os comunicáis con el Hijo; y resolvéis los detalles de vuestra estadía terrestre en conexión con las inteligencias del Espíritu Infinito que opera en vuestro mundo y en todo vuestro universo." (66.1) 5:3.5

#### 3. La adoración es comunión espiritual.

"La diferencia característica entre una ocasión social y una reunión religiosa es de que, en contraste con lo secular, lo religioso exuda una atmósfera de *comunión*. De esta manera la asociación humana genera una sensación de hermandad con lo divino, y éste es el comienzo de la adoración grupal. El compartir una comida comunal fue el tipo más primitivo de comunión social, y por lo tanto las religiones primitivas dispusieron que alguna porción del sacrificio ceremonial fuera comida por los adoradores. Aun en el cristianismo, la Santa Cena retiene este modo de comunión. La atmósfera de la comunión provee un período refrescante y consolador de tregua en el conflicto del ego autoservidor con el impulso altruista del Monitor espiritual residente. Éste es el preludio de la verdadera adoración —la práctica de la presencia de Dios que eventúa en el surgimiento de la hermandad del hombre." (1133.1) 103:4.1

#### 4. La adoración contacta con el Padre celestial.

"Aunque el acercamiento a la presencia del Padre en el Paraíso debe esperar a que alcancéis los más altos niveles finitos de progresión espiritual, debéis regocijaros en el reconocimiento de la posibilidad siempre presente de una comunión inmediata con el espíritu otorgado por el Padre y tan íntimamente asociado con vuestra alma y con vuestro ser espiritualizante." (63.1) 5:1.3

#### VI. RELACIONES ENTRE ADORACIÓN Y ORACIÓN

#### 1. Las diferencias entre adoración y oración.

"Las súplicas de toda clase pertenecen al dominio del Hijo Eterno y a la organización espiritual del Hijo. Las oraciones, todas las comunicaciones formales, todo excepto la adoración y el culto del Padre Universal, son asuntos que conciernen al universo local; ordinariamente no salen fuera del ámbito de jurisdicción del Hijo Creador. Pero la adoración indudablemente entra en circuito y es enviada a la persona del Creador por el circuito de la personalidad del Padre. Creemos además que tal registro del homenaje de una criatura en quien habita un Ajustador se facilita por la presencia del espíritu del Padre. Existe cantidad enorme de pruebas que confirman dicha creencia, y yo sé que todos los tipos de fragmentos del Padre tienen facultades para registrar aceptablemente la adoración sincera de sus súbditos en la presencia del Padre Universal. Los Ajustadores indudablemente utilizan también canales directos prepersonales de comunicación con Dios, a la vez que también pueden utilizar los circuitos de gravedad del espíritu del Hijo Eterno." (65.4) 5:3.2

## 2. La adoración no es para uno mismo.

"La adoración es por su propio motivo; la oración incorpora un elemento de autointerés o interés en la criatura; ésa es la gran diferencia entre adoración y oración. No hay absolutamente ninguna autodemanda ni ningún otro elemento de interés personal en el culto verdadero; simplemente adoramos a Dios por lo que entendemos que es él. La adoración no pide nada ni espera nada en favor del que adora. No adoramos al Padre porque podamos derivar algo de tal veneración; rendimos devoción y nos dedicamos a la adoración como reacción espontánea y natural al reconocimiento de la incomparable personalidad del Padre y a causa de su naturaleza amante y de sus adorables atributos." (65.5) 5:3.3

#### 3. La adoración sintoniza el alma con las transmisiones del Padre.

"La oración es el aliento de la vida del espíritu en medio de la civilización material de las razas humanas. La adoración es la salvación para las generaciones de mortales en busca de placer.

"Orar es como recargar las baterías espirituales del alma, y adorar sería como sintonizar el alma para captar las transmisiones universales del espíritu infinito del Padre Universal." (1621.6) 144:4.7

## 4. La oración puede llevar a la adoración.

"La oración condujo a Jesús a la supercomunión de su alma con los Gobernantes Supremos del universo de los universos. La oración conducirá a los mortales de la tierra a la comunión de una verdadera adoración. La capacidad espiritual del alma para recibir determina la cantidad de bendiciones celestiales que pueden conseguirse personalmente y que se pueden percibir conscientemente como respuesta a la oración." (1621.3) 144:4.4

## VII. FORMAS, RITUALES Y EMOCIONES

#### 1. La fuente de las maneras de adoración.

"La primera manera de adoración cristiana fue tomada en gran parte de la sinagoga judía, con modificaciones provenientes del rito mitraico; más adelante, se le sumó la pompa pagana. La

base de esta primitiva iglesia cristiana fue constituida por griegos cristianizados prosélitos del judaísmo." (2074.1) 195:3.6

## 2. La adoración exige rituales.

"La religión judía persistió también debido a sus instituciones. Es difícil que una religión sobreviva como práctica privada de individuos aislados. Éste ha sido siempre el error de los dirigentes religiosos: al ver los males de la religión institucionalizada tratan de destruir la técnica de funcionamiento de grupo. En lugar de destruir todo el ritual, sería mejor que lo reformaran. A este respecto Ezequiel fue más sabio que sus contemporáneos; aunque se unió a ellos insistiendo en la responsabilidad moral personal, también se dispuso a establecer la observación fiel de un ritual superior y purificado." (1076.4) 97:10.7

## 3. Respecto a los lugares de adoración.

"Cuando no sea posible adorar a Dios en los tabernáculos de la naturaleza, el hombre debería proveer edificios bellos, santuarios de atrayente sencillez y belleza artística para que pueda despertarse la más alta de las emociones humanas, asociada con un enfoque intelectual a la comunión espiritual con Dios. La verdad, la belleza y la santidad son auxilios poderosos y eficaces para la verdadera adoración. Pero la comunión espiritual no se estimula meramente con los adornos masivos y el embellecimiento exagerado de un arte humano elaborado y ostentoso. La perfección es tanto más religiosa cuanto más sencilla y semejante a la naturaleza sea. ¡Qué pena que los niños pequeños conozcan por primera vez los conceptos de adoración pública en fríos, estériles aposentos, tan despojados de belleza y vacíos de toda sugerencia de alegría y santidad inspiradora! El niño debería acercarse primero a la adoración en un medio natural; más tarde, acompañado por sus padres, debería poder concurrir a un templo público religioso que sea por lo menos tan atrayente materialmente y artísticamente hermoso, como el hogar en el cual vive a diario." (1840.5) 167:6.6

#### 4. El origen del impulso de adoración.

"El impulso a la adoración se origina en gran parte en las estimulaciones espirituales de los ayudantes de la mente más elevados, reforzadas por la guía del Ajustador. Pero el impulso a la oración tan frecuentemente experimentado por los mortales conscientes de Dios surge muy frecuentemente como resultado de la influencia seráfica. El serafín guardián está manipulando constantemente el medio ambiente mortal para el propósito de aumentar el discernimiento cósmico del ascendente humano con el fin de que dicho candidato para la supervivencia pueda adquirir una realización enaltecida de la presencia del Ajustador residente y de esta manera pueda dar una mayor cooperación a la misión espiritual de la presencia divina." (1245.4) 113:4.4

#### 5. Las emociones humanas de adoración.

"Muchas emociones nuevas aparecieron tempranamente en estos gemelos humanos. Manifestaban admiración tanto por los objetos como por otros seres y exhibían considerable vanidad. Pero el adelanto más extraordinario en el desarrollo emocional fue la aparición repentina de un grupo de sentimientos nuevos que eran realmente humanos: el grupo dado a la adoración, que comprendía el pavor, la reverencia, la humildad, e incluso una forma primitiva de gratitud. El temor, junto con el desconocimiento de los fenómenos naturales, está a punto de dar a luz la religión primitiva." (708.2) 62:5.4

## VIII. EL AYUDANTE DE LA ADORACIÓN

#### 1. El instinto primordial hacia la Deidad.

"El ayudante de la adoración — la aparición en la conciencia animal de potenciales superanimales para la percepción de la realidad. Esto podría denominarse el instinto humano primordial hacia la Deidad." (1003.2) 92:0.2

#### 2. El impulso espiritual.

"El espíritu de adoración — el impulso religioso, el primer impulso diferencial que separa a las criaturas de mente en las dos clases básicas de existencia mortal. El espíritu de adoración eternamente distingue al animal con él asociado, de las criaturas de dotación mental sin alma. La adoración es la insignia de la candidatura a la ascensión espiritual." (402.8) 36:5.11

## 3. La fuente del impulso de adoración primitivo.

"La evolución de la religión que partió del impulso de adoración primitivo y precedente no depende de la revelación. El funcionamiento normal de la mente humana bajo la influencia directora del sexto y séptimo ayudantes de la mente de la dote espiritual universal es totalmente suficiente para asegurar tal desarrollo." (950.1) 86:0.1

## 4. La acción temprana del ayudante de adoración.

"La adoración de la naturaleza puede parecer haber surgido natural y espontáneamente en la mente de los hombres y mujeres primitivos, y así ocurrió; pero durante todo este tiempo existía en operación en estas mismas mentes primitivas el espíritu ayudante sexto, que había sido otorgada a estos pueblos como influencia directora para esta fase de la evolución humana. Y este espíritu estaba constantemente estimulando el impulso a la adoración en la especie humana, sin importarle cuán primitivas fueran sus primeras manifestaciones. El espíritu de adoración dio origen definida al impulso humano de adorar, aunque el temor a los animales motivó la expresión de la adoración, y su práctica temprana se centró en objetos de la naturaleza." (948.6) 85:7.1

## 5. La sabiduría aconseja el impulso de adoración.

"Debéis recordar que el sentimiento, y no el pensamiento, fue la influencia guía y controladora en todo desarrollo evolucionario. Para la mente primitiva existe poca diferencia entre temer, evitar, honrar y adorar.

"Cuando el impulso de adoración está disciplinado y dirigido por la sabiduría — pensamiento meditativo y experiencial— comienza a evolucionar hacia un fenómeno de verdadera religión. Cuando el séptimo ayudante, el espíritu de la sabiduría, alcanza una ministración eficaz, entonces el hombre a través de la adoración comienza a dar la espalda a la naturaleza y a los objetos naturales en favor del Dios de la naturaleza y del Creador eterno de todas las cosas naturales." (948.7) 85:7.2

# IX. LO QUE LA ADORACIÓN HACE POR NOSOTROS

## 1. Lo que la adoración significa para los mortales.

"Adoración — el ámbito espiritual de la realidad de la experiencia religiosa, la comprensión personal de la fraternidad divina, el reconocimiento de los valores espirituales, la seguridad de la sobrevivencia eterna, la ascensión del estado de siervos de Dios al de regocijo y libertad de los hijos de Dios. Éste es el discernimiento más elevado de la mente cósmica, la forma reverencial y adoradora de la discriminación cósmica." (192.4) 16:6.8

#### 2. Los resultados de la adoración en la realidad.

"Esta práctica de adoración de vuestro Maestro trae ese reposo que renueva la mente; esa iluminación que inspira el alma; ese valor que permite enfrentarse valientemente con los propios problemas; esa autocomprensión que borra el temor debilitante; y esa conciencia de la unión con la divinidad que da al hombre la seguridad necesaria para atreverse a ser como Dios. El reposo de la adoración, o comunión espiritual, como la practica el Maestro, alivia la tensión, elimina los conflictos y aumenta poderosamente los recursos totales de la personalidad. Y toda esta filosofía, más el evangelio del reino, constituyen la nueva religión tal como yo la comprendo." (1774.4) 160:1.12

#### 3. La adoración produce fuerza espiritual.

"De una cosa estoy seguro: la excitación emocional no es el estímulo espiritual ideal. La excitación no aumenta la energía; más bien agota los poderes tanto de la mente como del cuerpo. ¿De dónde viene pues la energía para hacer estas grandes cosas? Contemplad a vuestro Maestro. Aun ahora él está allí en las colinas llenándose de fuerza mientras nosotros estamos aquí gastando energía. El secreto de todo este problema se encuentra encubierto en la comunión espiritual, en la adoración. Desde un punto de vista humano es una cuestión de meditación y reposo combinados. La meditación pone en contacto la mente con el espíritu. El reposo determina la capacidad para la receptividad espiritual. Este intercambio de fuerza en vez de debilidad, valor en vez de temor, voluntad de Dios en vez de mente humana, constituye la adoración. Por lo menos, así es como lo ve el filósofo." (1777.2) 160:3.1

#### 4. La adoración de los ideales divinos.

"El crecimiento espiritual es en primer lugar, el despertar a las necesidades, luego el discernimiento de los significados y finalmente el descubrimiento de los valores. La prueba de verdadero desarrollo espiritual consiste en la exhibición de una personalidad humana motivada por el amor, activada por el ministerio altruista y dominada por la adoración sincera de los ideales de perfección de la divinidad. Y toda esta experiencia constituye la realidad de la religión, en contraste con las meras creencias teológicas." (1095.6) 100:2.2

## 5. La adoración, la culminación de todo.

"A medida que la mente persigue la realidad en su último análisis, la materia se desvanece para los sentidos materiales pero puede aún permanecer real en la mente. Cuando el discernimiento espiritual persigue esa realidad que permanece después de la desaparición de la materia y la persigue hasta su último análisis, ésta se desvanece de la mente, pero el discernimiento del espíritu aun puede percibir las realidad cósmicas y valores supremos de una naturaleza espiritual. De tal manera la ciencia da paso a la filosofía, mientras que la filosofía debe rendirse a las

conclusiones inherentes a la experiencia espiritual genuina. El pensamiento se rinde a la sabiduría, y la sabiduría se pierde en la adoración esclarecida y reflexiva." (1228.6) 112:2.11

## X. LA PARTE DEL AJUSTADOR EN LA ADORACIÓN

1. El espíritu de adoración precede a los Ajustadores.

"Los Ajustadores no pueden invadir la mente mortal hasta que ésta no haya sido preparada debidamente por el ministerio residente de los espíritus ayudantes de la mente y haya sido incorporada en el circuito del Espíritu Santo. Y se requiere la función coordinada de los siete ayudantes para cualificar así a la mente humana para la recepción de un Ajustador. La mente de la criatura debe exhibir el alcance de adoración e indicar la función de la sabiduría, exhibiendo la habilidad de elegir entre los valores nacientes del bien y el mal —la selección moral." (1187.1) 108:2.2

2. La adoración más elevada, el desafío del hombre moderno.

"El gran desafío del hombre moderno consiste en alcanzar una mejor comunicación con el Monitor divino que reside en la mente humana. La aventura más grande del hombre en la carne consiste en un esfuerzo bien balanceado y sano por avanzar los límites de la autoconciencia hasta los ocultos reinos de la conciencia embriónica del alma en un esfuerzo sincero por alcanzar el terreno que linda con la conciencia espiritual —al contacto con la presencia divina. Esta experiencia constituye la conciencia de Dios, una experiencia poderosamente confirmadora de la verdad preexistente de la experiencia religiosa de conocer a Dios. Esta conciencia del espíritu equivale al conocimiento de la actualidad de la filiación de Dios. De otra manera, la certeza de la filiación es una experiencia de fe." (2097.2) 196:3.34

3. La adoración, movilización del alma y el Ajustador.

"La adoración sincera connota la movilización de todos los poderes de la personalidad humana bajo la dominación del alma evolutiva y sujeto a la dirección divina del Ajustador del Pensamiento asociado. La mente de limitaciones materiales jamás puede llegar a estar altamente consciente del significado real de la adoración verdadera. La comprensión que el hombre tiene de la realidad de la experiencia del culto está principalmente determinada por el estado de desarrollo de su alma inmortal evolutiva. El crecimiento espiritual del alma tiene lugar de manera totalmente independiente de la autoconciencia intelectual." (66.3) 5:3.7

4. Cómo dirige el Ajustador la adoración.

"La experiencia de la adoración consiste en el sublime intento del Ajustador asociado para comunicar al Padre divino los anhelos inefables y las aspiraciones inexpresables del alma humana: la creación conjunta de la mente mortal que busca a Dios y del Ajustador inmortal que lo revela. La adoración es, por lo tanto, el acto de consentimiento de la mente material al intento de su ser espiritualizante, bajo la dirección del espíritu asociado, de comunicarse con Dios como hijo de fe del Padre Universal. La mente mortal consciente en adorar; el alma inmortal anhela e inicia la adoración; la presencia del Ajustador divino dirige tal culto en nombre de la mente mortal y del alma inmortal evolutiva. El culto verdadero, en último análisis, se convierte en una experiencia llevada a cabo en cuatro niveles cósmicos: el intelectual, el morontial, el espiritual y el personal: la conciencia de la mente, el alma y el espíritu, y su unificación en la personalidad." (66.4) 5:3.8

## XI. LAS ENSEÑANZAS DE JESÚS SOBRE LA ADORACIÓN

#### 1. La adoración debería ser dinámica.

"Jesús no requirió que sus seguidores se reunieran periódicamente y recitaran un conjunto de palabras indicativas de sus creencias comunes. Él tan sólo ordenó que se reunieran para *hacer algo* — compartir en una cena comunitaria para recordar su vida de autootorgamiento en Urantia." (1091.9) 99:5.10.

#### 2. La religión de Jesús abarca la adoración más elevada.

"La religión de Jesús trasciende todos nuestros conceptos anteriores de la idea de adoración, en cuanto no solamente describe a su Padre como el ideal de la realidad infinita, sino que declara positivamente que esta fuente divina de valores y el centro eterno del universo es verdadera y personalmente obtenible por cada criatura mortal que elija entrar al reino del cielo en la tierra, reconociendo así la aceptación de la filiación a Dios y de la hermandad con el hombre. Eso, en mi opinión, es el más elevado concepto de religión que el mundo haya conocido jamás, y declaro que no puede haber nunca un concepto más alto, puesto que este evangelio abraza la infinidad de las realidades, la divinidad de los valores y la eternidad de los alcances universales. Dicho concepto constituye la realización de la experiencia del idealismo de lo supremo y lo último." (1781.3) 160:5.7

#### 3. Las enseñanzas de Jesús sobre la adoración.

"En las conferencias nocturnas en el Monte Gerizim, Jesús enseñó muchas grandes verdades y en particular, acentuó lo siguiente:

"La verdadera religión es el acto de un alma en sus relaciones autoconscientes con el Creador; la religión organizada es el intento del hombre de *socializar* la adoración de los religionistas individuales.

"La adoración —la contemplación de lo espiritual— debe alternar con el servicio, el contacto con la realidad material. El trabajo debe alternar con el esparcimiento; la religión debe ser equilibrada por el buen humor. La filosofía profunda debe ser aliviada por el ritmo de la poesía. El esfuerzo del vivir —la tensión temporal de la personalidad— debe ser aliviada por el reposo de la adoración. Las sensaciones de inseguridad que surgen del temor al aislamiento de la personalidad en el universo, deben ser contrarrestradas por la contemplación, en fe, del Padre y por el intento de comprender al Supremo.

"La oración tiene el objeto de hacer que el hombre piense menos pero que *comprenda* más; no está hecha para aumentar el conocimiento, sino más bien para ampliar el discernimiento.

"La adoración tiene el objeto de anticipar una vida mejor en el futuro y después reflejar estas nuevas significaciones espirituales sobre la vida en el presente. La oración sostiene a uno espiritualmente, pero la adoración es divinamente creadora.

"La adoración es la técnica de buscar en el *Único* la inspiración para servir a *muchos*. La adoración es la vara que mide el grado de desprendimiento del alma del universo material y su vinculación simultánea y segura a las realidades espirituales de toda la creación.

"El orar es recordar a sí mismo —pensamiento sublime; el adorar es olvidar a sí mismo — superpensamiento. La adoración es atención sin esfuerzo, descanso real e ideal del alma, ejercicio espiritual que lleva al sosiego.

"La adoración es el acto de una parte que se identifica con el Todo; lo finito con lo Infinito; el hijo con el Padre; el tiempo en el acto de marcar el paso con la eternidad. La adoración es el acto de comunión personal del hijo con el Padre divino, la asunción de actitudes refrescantes, creadoras, fraternales y románticas por parte del alma-espíritu humano." (1616.3) 143:7.1

## XII. LA ADORACIÓN EN EL PARAÍSO

#### 1. El área de adoración del Paraíso.

"En el Paraíso superior hay tres grandes esferas de actividad, la p resencia de la Deidad, la Esfera Santísima, y el Area Santa La vasta región que rodea inmediatamente la presencia de las Deidades se reserva como la Esfera Santísima para las funciones de adoración, trinidización y elevado logro espiritual. No hay estructuras materiales ni creaciones puramente intelectuales en esta zona; no podrían existir allí. Es inútil para mí intentar describir para la mente humana, la naturaleza divina y la esplendorosa magnitud de la Esfera santísima del Paraíso. Este dominio es completamente espiritual, y vosotros sois casi completamente materiales. Una realidad puramente espiritual es, para un ser puramente material, aparentemente inexistente." (120.4) 11:3.1

#### 2. La adoración, el regocijo más elevado del Paraíso.

"Todas las artes de todos los seres del entero universo que son capaces de intensificar y exaltar la habilidad de la autoexpresión y la comunicación de la apreciación, se emplean al máximo en la adoración de las Deidades del Paraíso. *La adoración es el regocijo más elevado de la existencia en el Paraíso;* es el recreo refrescante del Paraíso. Lo que la recreación hace para vuestra mente agobiada en la tierra, la adoración hará para vuestras almas perfeccionadas en el Paraíso. El modo de adoración en el Paraíso está completamente más allá de la comprensión mortal, pero su espíritu vosotros podéis comenzar a apreciarlo aun aquí abajo en Urantia, porque los espíritus de los Dioses aun ahora residen en vosotros, os envuelven y os inspiran a la adoración verdadera." (304.3) 27:7.5

#### 3. Los conductores de la adoración.

"Es tarea de los conductores de la adoración enseñar a las criaturas ascendentes cómo adorar para que éstos puedan ganar esta satisfacción de autoexpresión y al mismo tiempo ser capaces de prestar atención a las actividades esenciales del régimen del Paraíso. Sin el mejoramiento de la técnica de adoración, le llevaría cientos de años al mortal promedio que llega al Paraíso alcanzar expresión plena y satisfactoria de sus emociones de apreciación inteligente y gratitud ascendente. Los conductores de adoración abren nuevas avenidas, hasta ese momento desconocidas, de expresión para que estos maravillosos hijos del seno del espacio y de las tribulaciones del tiempo puedan ganar las plenas satisfacciones de la adoración en mucho menos tiempo." (304.2) 27:7.4

#### 4. La plenitud de la adoración en el Paraíso.

"A veces el Paraíso entero está envuelto en una marea dominadora de expresión espiritual y de adoración. Frecuentemente los conductores de la adoración no pueden controlar estos fenómenos

hasta la aparición de la fluctuación triple de la luz de la morada de la Deidad, que manifiesta que el corazón divino de los Dioses ha sido plena y completamente satisfecho por la adoración sincera de los residentes del Paraíso, los ciudadanos perfectos de la gloria y las criaturas ascendentes del tiempo. ¡Qué triunfo de técnica! ¡Qué florecimiento del plan y propósito eterno de los Dioses, que el amor inteligente del hijo criatura dé plena satisfacción al amor infinito del Padre Creador!" (304.5) 27:7.7

5. La adoración es nuestro regocijo más elevado.

"La adoración es el privilegio más elevado y el primer deber de todas las inteligencias creadas. La adoración es el acto consciente y regocijado de reconocer y aceptar la verdad y el hecho de las relaciones íntimas y personales de los Creadores con sus criaturas. La calidad de la adoración está determinada por la profundidad de la percepción de la criatura; y a medida que progresa su conocimiento del carácter infinito de los Dioses, la acción de la adoración se vuelve cada vez más amplia, hasta finalmente llegar a la gloria del regocijo experiencial más elevado y del placer más exquisito conocido para los seres creados." (303.5) 27:7.1

6. El destino de los adoradores superiores.

"Aquellos sin Nombre ni Número constituyen el tercero y último grupo de los Hijos Trinidizados de Logro; son almas ascendentes que han desarrollado la habilidad de adorar más allá de la pericia de todos los hijos e hijas de las razas evolucionarias de los mundos del tiempo y del espacio." (246.6) 22:4.1

## XIII. OBSTÁCULOS Y CONCEPTOS EQUIVOCADOS

1. Los obstáculos modernos para la adoración.

"El hombre moderno es adecuadamente autoconsciente de la religión, pero sus costumbres de adoración son confusas y están desacreditadas por su metamorfosis social acelerada y sus desarrollos científicos sin precedentes. Los hombres y mujeres que razonan quieren redefinir la religión, y esta demanda obligará a la religión a revaluarse a sí misma.

"El hombre moderno se enfrenta con la tarea de hacer más adaptaciones de los valores humanos en una generación de lo que hubo de hacer en dos mil años. Y todo ello influye sobre la actitud social hacia la religión, porque la religión es una forma de vida así como una técnica de pensamiento." (1013.8) 92:7.13

2. Los conceptos erróneos de la adoración.

"La conducta moral es siempre un antecedente de la religión evolucionada y aun forma parte de la religión revelada, pero no es nunca la totalidad de la experiencia religiosa. El servicio social es el resultado de un pensamiento moral y de un vivir religioso. La moralidad no conduce biológicamente a los más elevados niveles espirituales de la experiencia religiosa. La adoración de la belleza abstracta no es el culto a Dios; como tampoco lo es la exaltación de la naturaleza ni la reverencia de la unidad." (68.7) 5:5.4

3. La adoración en tanto que relacionada con el misticismo.

"La actitud más sana de la meditación espiritual se ha de encontrar en la adoración reflexiva y en la oración de acción de gracias. La comunión directa con el Ajustador del Pensamiento, tal como ocurrió en los últimos años de la vida de Jesús en la carne, no debe ser confundida con estas experiencias así llamadas místicas. Los factores que contribuyen a la iniciación de la comunión mística son indicativos del peligro de tales estados psíquicos. El estado místico está favorecido por cosas tales como la fatiga física, el ayuno, la disociación psíquica, profundas experiencias estéticas, impulsos sexuales vívidos, temor, ansiedad, rabia y baile desenfrenado. Mucho del material que surge como resultado de esta preparación preliminar tiene su origen en la mente subconsciente." (1100.1) 100:5.10

## LA ADORACIÓN EN LA BIBLIA

## I. ADORACIÓN PRIVADA

"Alabaré a Jehová con todo el corazón." Salmos 111:1.

"Los que en espíritu servimos a Dios." Fil. 3:3.

"Los verdaderos adoradores adorarán al Padre en espíritu y en verdad." Juan 4:23.

"Al Señor tu Dios adorarás y solo a él servirás." Lucas 4:8.

"Alabaré a Jehová conforme a su justicia." Salmos 7:17.

"Siete veces al día te alabo." Salmos 119:164.

"Entonces Josué, postrándose en tierra sobre su rostro, lo adoró." Jos. 5:14.

"Dad a Jehová la gloria debida a su nombre; adorad a Jehová en la hermosura de la santidad." Salmos 29:2.

"Entonces Job...postrado en tierra, adoró." Job 1:20.

Salmos de alabanza: 100, 104, 113-118, 136, 145, 150.

## II. ADORACIÓN PÚBLICA

"En medio de la congregación te alabaré." Salmos 22:22.

"Celebran los cielos tus maravillas, Jehová, tu fidelidad también en la congregación de los santos" Salmos 89:5.

"Yo...entraré en tu Casa; adoraré con reverencia hacia tu santo templo." Salmos 5:7.

"Dos hombres subieron al templo a orar." Lucas 18:10.

"No dejando de congregarnos." Heb. 10:25.

"¡Exáltenlo en la asamblea del pueblo, y en la reunión de ancianos lo alaben! "Salmos 107:32.

Alabanza y reverecia son parte de la adoración, pero la palabra "reverencia" no aparece en la versión King James.

La alabanza representa una actitud que va entre la oración y la adoración, y está relacionada con la acción de gracias. La alabanza está relacionada con la música—los coros.

## AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

#### I. ORIGEN DE LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

1. Los Ajustadores proceden directamente del Padre Universal.

"Aunque hay opiniones distintas sobre el modo de la dotación de los Ajustadores del Pensamiento, no existen tales diferencias en cuanto a su origen; todos están de acuerdo de que éstos proceden directamente del Padre Universal, la Primera Fuente y Centro. No son seres creados; son entidades fragmentadas que constituyen la presencia de hecho del Dios infinito. Juntamente con sus muchos asociados no revelados, los Ajustadores son divinidad no diluida ni mezclada, porciones no condicionadas ni atenuadas de la Deidad; son de Dios, y en cuanto podemos discernir, *son Dios.*" (1177.3) 107:1.2

2. El conocimiento limitado respecto a los Ajustadores.

"En cuanto al tiempo del comienzo de sus existencias separadas aparte de la absolutez de la Primera Fuente y Centro, no lo sabemos; tampoco sabemos su número. Muy poco sabemos sobre sus carreras hasta que llegan a los planetas del tiempo para residir en las mentes humanas, pero desde ese momento en adelante tenemos cierta familiaridad con su progresión cósmica, hasta, e incluyendo, la consumación de sus destinos triunos: obtención de la personalidad por fusión con un ascendente mortal, obtención de la personalidad por mandato del Padre Universal, o liberación de los encargos conocidos de los Ajustadores del Pensamiento." (1177.4) 107:1.3

3. No hay límites a la creación de los Ajustadores.

"Aunque no lo sabemos, suponemos que los Ajustadores están siendo constantemente individualizados a medida que se amplía el universo, y a medida que aumentan en número los candidatos para fusión con el Ajustador. Pero también es igualmente posible que estemos errados en intentar asignar una magnitud numérica a los Ajustadores; como Dios mismo, estos fragmentos de su naturaleza insondable pueden ser existencialmente infinitos." (1177.5) 107:1.4

4. La técnica del origen de los Ajustadores no ha sido revelada.

"La técnica del origen de los Ajustadores del Pensamiento es una de las funciones no reveladas del Padre Universal. Tenemos motivo para creer que ninguno de los otros asociados absolutos de la Primera Fuente y Centro tiene nada que ver con la producción de los fragmentos del Padre. Los Ajustadores son simple y eternamente los dones divinos; son de Dios y provienen de Dios, y son como Dios." (1177.6) 107:1.5

5. Los Ajustadores son el don del Dios absoluto.

"En su relación con las criaturas de fusión revelan un amor excelso y un ministerio espiritual que profundamente confirma la declaración de que Dios es espíritu. Pero hay mucho que ocurre además de este ministerio trascendente y que no se ha revelado jamás a los mortales de Urantia. Tampoco comprendemos plenamente qué es lo que realmente ocurre cuando el Padre Universal da de sí mismo para que sea parte de la personalidad de una criatura temporal. Tampoco ha revelado completamente la progresión ascendente de los finalistas del Paraíso las posibilidades plenas inherentes a esta asociación excelsa de hombre y Dios. En último análisis, los fragmentos

Paternales deben ser un don del Dios absoluto a aquellas criaturas cuyo destino abarca la posibilidad del alcance de Dios como absoluto." (1177.7) 107:1.6

#### II. LA NATURALEZA DE LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

1. Los Ajustadores son la esencia absoluta del Padre infinito.

"Decir que un Ajustador del Pensamiento es divino es meramente reconocer la naturaleza de su origen. Es altamente probable que tal pureza de divinidad abarque la esencia del potencial de todos los atributos de la Deidad que pueden ser contenidos dentro de tal fragmento de la esencia absoluta de la presencia universal del Padre del Paraíso eterno e infinito." (1180.4) 107:4.1

2. Son fragmentos absolutos y cualificados del Padre.

"La verdadera fuente del Ajustador debe ser infinita, y antes de la fusión con el alma inmortal de un mortal evolutivo, la realidad del Ajustador debe lindar con la absolutez. Los Ajustadores no son absolutos en el sentido universal, en el sentido de Deidad, pero probablemente son verdaderos absolutos dentro de las potencialidades de su naturaleza fragmentada. Son condicionados en cuanto a la universalidad pero no en cuanto a la naturaleza. En extensión están limitados, pero en intensidad de significado, valor y hecho *son absolutos*. Por esta razón a veces denominamos los dones divinos, fragmentos absolutos cualificados del Padre." (1180.5) 107:4.2

3. Los Ajustadores son la esencia de la Deidad original.

"Puesto que los Ajustadores del Pensamiento son de la esencia de la Deidad original, nadie puede tener la presunción de discurrir con autoridad sobre su naturaleza y origen; yo tan sólo puedo impartir las tradiciones de Salvington y las creencias de Uversa; tan sólo puedo explicar cómo consideramos a estos Monitores Misteriosos y sus entidades asociativas en todo el gran universo." (1177.2) 107:1.1

4. Los Ajustadores son fragmentos de la Deidad prepersonal.

"Así como el Padre Universal fragmenta su Deidad prepersonal, el espíritu Infinito individualiza porciones de su espíritu premente para residir en las almas evolucionarias de los mortales sobrevivientes que pertenecen a la serie de fusión con el espíritu y realmente fusionarse en ellas. Pero la naturaleza del Hijo Eterno no es fragmentable de esta manera; el espíritu del Hijo Original es difuso o discretamente personal. Las criaturas fusionadas con el Hijo están unidas con dotes individualizadas del espíritu de los Hijos Creadores del Hijo Eterno." (1178.1) 107:1.7

5. Los Ajustadores son espíritu puro—y más.

"En la forma en que se encuentran los Ajustadores del Pensamiento en la experiencia de las criaturas, divulgan la presencia y la guía de una influencia espiritual. El Ajustador es en efecto un espíritu, espíritu puro, pero espíritu y más. No hemos podido jamás clasificar satisfactoriamente a los Monitores Misteriosos; todo lo que podemos decir con certeza de ellos es que son verdaderamente como Dios." (1182.3) 107:6.1

6. Los Ajustadores son espíritus puros—presumiblemente absolutos.

"Sabemos que los Ajustadores del Pensamiento son espíritus, espíritus puros, se supone que son espíritus absolutos. Pero el Ajustador debe ser también algo más que exclusiva realidad espiritual. Además de la dote de mente conjeturada, también existen factores de energía pura. Si recordáis que Dios es la fuente de energía pura y de espíritu puro, no será tan difícil percibir que sus fragmentos sean ambas cosas. Es un hecho que los Ajustadores atraviesan el espacio por circuitos instantáneos y universales de gravedad de la Isla del Paraíso." (1182.6) 107:6.4

#### 7. Los Ajustadores son la mente real de Dios.

"Debido a la presencia del Ajustador del Pensamiento en vuestra mente, no es para vosotros más misterioso el conocer la mente de Dios que el estar seguros de la conciencia de conocer a cualquier otra mente, humana o superhumana. La religión y la conciencia social tienen lo siguiente en común: se basan en la conciencia de que hay otras mentes. La técnica por la cual puedes aceptar la idea de otro como tuya es la misma por la cual puedes «dejar que la mente que estaba en Cristo también esté en ti»." (1123.1) 102:4.1

## 8. El amor del Ajustador es verdaderamente divino.

"La dotación de la libertad a seres imperfectos entraña inevitablemente tragedias, y es de la naturaleza de la Deidad ancestral perfecta compartir universal y afectuosamente estos sufrimientos en una asociación de amor.

"Por cuanto yo conozco de los asuntos de un universo, considero el amor y la devoción de un Ajustador del Pensamiento como el afecto más verdaderamente divino en toda la creación. El amor de los Hijos en su ministerio para las razas es extraordinario, pero la devoción de un Ajustador al individuo es conmovedoramente sublime, divinamente semejante al Padre. El Padre del Paraíso aparentemente se ha reservado esta forma de contacto personal con sus criaturas individuales como prerrogativa exclusiva del Creador. No hay nada en todo el universo de universos exactamente comparable al maravilloso ministerio de estas entidades impersonales que tan fascinadoramente residen en los hijos de los planetas evolucionarios." (1203.1) 110:0.1

#### 9. Se cree que los Ajustadores pasan por una instrucción.

"El valor y la sabiduría exhibidos por los Ajustadores del Pensamiento sugieren que se han sometido a una capacitación de enorme alcance y amplitud. Puesto que no son personalidades, este adiestramiento debe ser impartido en las instituciones de capacitación en Divinington. Los singulares Ajustadores Personalizados sin duda constituyen el personal de las escuelas de capacitación de Ajustadores en Divining-ton. Y sabemos que este cuerpo central y supervisor está presidido por el Ajustador ahora Personalizado del primer Hijo Paradisiaco de la Orden de Micael que completara su séptuple encarnación en las razas y pueblos de sus dominios universales." (1180.2) 107:3.9

#### 10. Los Ajustadores tienen mente y poseen autoconciencia.

"Puesto que los Ajustadores pueden planificar, trabajar y amar, han de tener poderes de yo conmensurados con la mente. Están poseídos por una habilidad ilimitada de comunicarse entre sí, o sea, todas las formas de los Monitores por encima de los grupos primeros o vírgenes. En cuanto a la naturaleza y propósito de su intercomunicación, muy poco podemos revelar, porque no sabemos. Sabemos ulteriormente que deben tener mente de alguna manera porque si no, no podrían jamás ser personalizados.

"La dote de mente del Ajustador del Pensamiento es como la *dote de mente* del Padre Universal y del Hijo Eterno, la que es ancestral a las *mentes* del Actor Conjunto." (1181.5) 107:5.2

## 11. El Ajustador es la brújula cósmica e infalible del hombre.

"El Ajustador es una esencia absoluta de un ser infinito aprisionada en la mente de una criatura finita que, según la selección de dicho mortal, puede finalmente consumar esta unión temporal de Dios y hombre y verdaderamente actualizar una nueva orden de ser para servicio universal sin fin. El Ajustador es la realidad universal divina que hace hecho la verdad de que Dios es el Padre del hombre. El Ajustador es la brújula cósmica infalible del hombre, que apunta constante e infaliblemente el alma hacia Dios." (1176.6) 107:0.6

## 12. Los Ajustadores nunca cesan en sus esfuerzos.

"Y sin embargo, aunque los Ajustadores utilizan los circuitos de la gravedad material, no están sujetos a ella como lo está la creación material. Los Ajustadores son fragmentos del antepasado de la gravedad, no de las consecuenciales de la gravedad; se han segmentado en un nivel universal de existencia que es hipotéticamente anterior a la aparición de la gravedad.

"Los Ajustadores del Pensamiento no tienen descanso desde el momento de su dotación hasta el día de su liberación para dirigirse a Divinington en el momento de la muerte natural de su sujeto mortal. Y aquellos cuyo sujeto no pasa a través de las compuertas de la muerte natural ni siquiera experimentan este respiro provisional. Los Ajustadores del Pensamiento no requieren ingestión de energía; son energía, energía de la orden más elevada y más divina." (1183.1) 107:6.6

## III. MISIÓN Y ASIGNACIÓN DE LOS AJUSTADORES

#### 1. Los Ajustadores están asignados sabia y eficientemente.

"Cuando se envían los Ajustadores desde Divinington para el servicio mortal, ellos son idénticos en su dote a la divinidad existencial, pero varían en cualidades experienciales proporcionalmente al contacto previo con las criaturas evolucionarias y en ellas. No podemos explicar la base de la asignación del Ajustador, pero conjeturamos que estos dones divinos son otorgados de acuerdo con una política sabia y eficiente de idoneidad eterna de adaptación a la personalidad en la que residirán. Observamos frecuentemente que, cuanto más experto sea el Ajustador, el anfitrión pertenecerá a un tipo de mente humano más elevado; la herencia humana por lo tanto ha de ser un factor considerable en la determinación de la selección y asignación." (1185.3) 108:1.1

#### 2. Se cree que los Ajustadores son voluntarios.

"Aunque no lo sabemos con seguridad, creemos firmemente que todos los Ajustadores del Pensamiento son voluntarios. Pero antes de que se ofrezcan como voluntarios, poseen todos los datos sobre el candidato anfitrión. Los bosquejos seráficos del árbol genealógico y el modelo proyectado de conducta de vida son trasmitidos vía el Paraíso al cuerpo de reserva de Ajustadores en Divinington por la técnica de reflexividad que se extiende hacia adentro desde las capitales de los universos locales hasta las sedes de los superuniversos. Este pronóstico ampara no solamente los antecedentes hereditarios del candidato mortal, sino también la estimación de la dote intelectual probable y de la capacidad espiritual. Los Ajustadores entonces se ofrecen como voluntarios para residir en la mente de aquellas naturalezas íntimas sobre las cuales han recibido información plena." (1185.4) 108:1.2

#### 3. Lo que el Ajustador quiere saber.

"El Ajustador voluntario se interesa particularmente en tres calificaciones del candidato humano:

- "1. Capacidad intelectual. ¿Es normal la mente? ¿Cuál es el potencial intelectual, la capacidad de la inteligencia? ¿Podrá el individuo desarrollarse en una criatura volitiva bona fide? ¿Tendrá oportunidad de funcionar la sabiduría?
- "2. *Percepción espiritual*. Los prospectos de desarrollo reverencial, el nacimiento y crecimiento de la naturaleza religiosa. ¿Cuál es el potencial del alma, la capacidad espiritual probable de receptividad?
- "3. *Poderes intelectuales y espirituales combinados*. El grado hasta el cual puedan posiblemente estas dos dotes asociarse, combinarse, para producir un fuerte carácter humano y contribuir a la evolución certera de un alma inmortal con valor de supervivencia." (1186.1) 108:1.3

#### 4. La velocidad de tránsito del Ajustador.

"Una vez que se envían los Ajustadores desde Divinington, prácticamente no pasa tiempo alguno entre ese momento y la hora de su aparición en la mente de los sujetos seleccionados. El tiempo medio de tránsito de un Ajustador desde Divinington hasta Urantia es de 117 horas, 42 minutos y 7 segundos. Virtualmente todo este tiempo está ocupado por la fase de registro en Uversa." (1186.7) 108:1.9

5. Los Ajustadores son indispensables para la ascensión al Paraíso.

"Los Ajustadores aceptan un encargo difícil cuando se ofrecen como voluntarios para morar en seres tan complejos como los que viven en Urantia. Pero han tomado a cargo la tarea de existir en vuestras mentes, para recibir allí las admoniciones de las inteligencias espirituales de los reinos y a su vez dictar o traducir estos mensajes espirituales para la mente material; son indispensables para la ascensión al Paraíso." (1191.2) 108:5.1

6. Los Ajustadores nunca fallan en sus asignaciones.

"En una cosa podéis confiar: los Ajustadores no perderán jamás nada de lo que se entrega a su cuidado; no hemos oído jamás de una falla en estos ayudantes espirituales. Los ángeles y otros tipos elevados de seres espirituales, sin exceptuar a los Hijos del tipo del universo local, pueden ocasionalmente abrazar el mal, pueden ocasionalmente alejarse del camino divino, pero los Ajustadores no fallan jamás. Son absolutamente confiables, y esto es así en todos los siete grupos." (1191.4) 108:5.3

7. Los Ajustadores provocan el hambre de perfección.

"El Ajustador del Pensamiento residente estimula infaliblemente en el alma del hombre una auténtica hambre de perfección juntamente con una vasta curiosidad que puede ser satisfecha adecuadamente tan sólo por la comunión con Dios, la fuente divina de ese Ajustador. El alma hambrienta del hombre se niega a satisfacerse con algo que sea menos que la realización personal del Dios vivo. Aunque Dios pueda ser mucho más que una personalidad moral elevada y perfecta, no puede ser menos en nuestro hambriento y finito concepto." (1119.5) 102:1.6

#### 8. El Ajustador es la ventana cósmica del alma.

"Todas las reacciones verdaderamente religiosas del hombre son patrocinadas por el primitivo ministerio del ayudante de adoración y verificadas por el ayudante de la sabiduría. La primera dotación de supermente del hombre es la de la vinculación de la personalidad en el circuito del Espíritu Santo del Espíritu Creativo del Universo; y mucho antes de los autootorgamientos de los Hijos divinos o de la dotación universal de los Ajustadores, esta influencia funciona para ampliar el punto de vista del hombre sobre la ética, la religión y la espiritualidad. Después de los autootorgamientos de los Hijos del Paraíso, el Espíritu de la Verdad liberado, hace poderosas contribuciones a la expansión de la capacidad humana para percibir las verdades religiosas. A medida que la evolución avanza en un mundo habitado, los Ajustadores del Pensamiento participan cada vez más en el desarrollo de los tipos más altos de discernimiento religioso humano. El Ajustador del Pensamiento es la ventana cósmica a través de la cual la criatura finita puede vislumbrar por la fe las certezas y divinidades de la Deidad ilimitada, el Padre Universal." (1129.1) 103:0.1

#### 9. Los Ajustadores superan nuestro aislamiento planetario.

"El aislamiento de un planeta no atañe de manera alguna a los Ajustadores ni su capacidad para comunicarse con cualquier porción del universo local, del superuniverso o del universo central. Y ésta es la razón por la cual tan frecuentemente se hacen contactos con los Ajustadores supremos y autoactuantes del cuerpo de reserva del destino en los mundos en cuarentena. Se recurre a dicha técnica para eludir las dificultades ocasionadas por el aislamiento planetario. En años recientes el circuito de los arcángeles ha funcionado en Urantia, pero ese medio de comunicación está limitado en gran parte a las transacciones del cuerpo mismo de los arcángeles." (1190.5) 108:4.4

## 10. La asignación de Ajustadores Personalizados.

"En realidad muy poco sabemos sobre los Ajustadores no personalizados; tan sólo nos comunicamos y contactamos con las órdenes personalizadas. Se les pone el nombre a estas órdenes en Divinington y siempre son conocidas por su nombre y no por su número. Los Ajustadores Personalizados están domiciliados permanentemente en Divinington; esa esfera sagrada es su hogar. Salen de esa residencia sólo por la voluntad del Padre Universal. Muy pocos se encuentran en los dominios de los universos locales, pero están presentes en grandes números en el universo central." (1180.3) 107:3.10

#### IV. REQUISITOS PARA QUE RESIDA UN AJUSTADOR

## 1. Los Ajustadores llegan con la primera decisión moral.

"Aunque los Ajustadores se ofrecen como voluntarios para el servicio tan pronto como los pronósticos de la personalidad están retransmitidos a Divinington, no se asignan hasta que la personalidad de los sujetos humanos toman su primera decisión moral. La primera elección moral del niño humano se indica automáticamente en el séptimo ayudante de la mente y se registra instantáneamente, a través del Espíritu Creativo del universo local, trasmitiéndose por el circuito universal de la gravedadmente del Actor Conjunto a la presencia del Espíritu Rector de jurisdicción del superuniverso, quien inmediatamente despacha esta información a Divinington. Los Ajustadores llegan a sus sujetos humanos en Urantia, término medio, justo antes del sexto

cumpleaños del ser humano. En la generación presente, esta fecha corresponde a cinco años, diez meses, y cuatro días; o sea, el día 2134 de vida terrestre." (1186.8) 108:2.1

#### 2. La misión de los espíritus ayudantes y el Espíritu de la Verdad.

"Los Ajustadores no pueden invadir la mente mortal hasta que ésta no haya sido preparada debidamente por el ministerio residente de los espíritus ayudantes de la mente y haya sido incorporada en el circuito del Espíritu Santo. Y se requiere la función coordinada de los siete ayudantes para cualificar así a la mente humana para la recepción de un Ajustador. La mente de la criatura debe exhibir el alcance de adoración e indicar la función de la sabiduría, exhibiendo la habilidad de elegir entre los valores nacientes del bien y el mal —la selección moral.

"Así pues se prepara el escenario de la mente humana para la recepción de los Ajustadores, pero como regla general éstos no aparecen inmediatamente para residir en dichas mentes excepto en aquellos mundos en los que el Espíritu de la Verdad está funcionando como coordinador espiritual de estos diferentes ministerios espirituales. Si este espíritu de los Hijos autootorgadores está presente, los Ajustadores vienen infaliblemente en el instante en que el séptimo espíritu ayudante de la mente comienza a funcionar y señala al Espíritu Materno del Universo que ha logrado en potencial la coordinación de los seis ayudantes asociados de ministerio previo con este intelecto mortal. Por lo tanto en Urantia, desde el día de Pentecostés los Ajustadores divinos se han otorgado universalmente a todas las mentes normales de condición moral." (1187.1) 108:2.2

#### 3. La decisión moral es el factor determinante.

"Aun con una mente dotada del Espíritu de la Verdad, el Ajustador no puede invadir arbitrariamente el intelecto mortal antes de la aparición de la decisión moral. Pero cuando se ha hecho dicha decisión moral, este espíritu asistente toma la jurisdicción directamente desde Divinington. No existen intermediarios ni otras autoridades ni poderes intermedios que funcionen entre los Ajustadores divinos y sus sujetos humanos; Dios y el hombre están relacionados directamente." (1187.3) 108:2.4

#### 4. Los factores determinantes del otorgamiento del Ajustador.

"Antes de los tiempos del derramamiento del Espíritu de la Verdad sobre los habitantes de un mundo evolucionario, la dotación de los Ajustadores parece ser determinada por muchas influencias espirituales y actitudes de personalidad. No comprendemos plenamente las leyes que gobiernan estas dotaciones; no comprendemos qué es precisamente lo que determina la liberación de los Ajustadores que se han ofrecido como voluntarios para residir en tales mentes evolucionarias. Pero observamos numerosas influencias y condiciones que parecen estar asociadas con la llegada del Ajustador en tales mentes antes del otorgamiento del Espíritu de la Verdad, y éstas son:

- "1. La asignación de guardianes seráficos personales. Si un mortal no ha sido previamente habitado por un Ajustador, la asignación de un guardián personal, trae al Ajustador en seguida. Existe alguna relación muy definida pero desconocida entre el ministerio de los Ajustadores y el ministerio de los guardianes seráficos.
- "2. El logro del tercer círculo del alcance intelectual y del logro espiritual. He observado que los Ajustadores llegan a la mente mortal en el momento de la conquista del tercer círculo aún antes

de que dicho cumplimiento sea señalado a las personalidades del universo local que se ocupan de estos asuntos.

- "3. En el momento en que se toma una decisión suprema de importancia espiritual extraordinaria. Tal conducta humana en una crisis planetaria personal generalmente va acompañada por la llegada inmediata del Ajustador expectante.
- "4. El espíritu de la fraternidad. Aparte del logro de los círculos psíquicos y la asignación de guardianes personales —en ausencia de algo que se parezca a una decisión en una crisis—cuando un mortal en evolución se llena de amor por sus semejantes y se consagra al ministerio altruista a sus hermanos en la carne, el Ajustador expectante invariablemente desciende para residir en la mente de tal ministro mortal.
- "5. Declaración de la intención de hacer la voluntad de Dios. Observamos que muchos mortales en los mundos del espacio pueden aparentemente estar listos para recibir al Ajustador, y sin embargo los Monitores no aparecen. Seguimos observando a tales criaturas en su vida diaria, y de pronto y en forma muy solapada, casi inconscientemente, éstas llegan a tomar la decisión de comenzar a tratar de hacer la voluntad del Padre en los cielos. Entonces observamos el envío inmediato de los Ajustadores del Pensamiento.
- "6. Influencia del Ser Supremo. En los mundos en los que los Ajustadores no se fusionan con las almas evolutivas de los habitantes mortales, observamos que los Ajustadores a veces son donados en respuesta a influencias que están totalmente más allá de nuestra comprensión. Conjeturamos que están determinadas estas donaciones por alguna acción refleja cósmica que se origina en el Ser Supremo. En cuanto a por qué estos Ajustadores no pueden fusionarse ni se fusionan con estos tipos de mentes mortales evolutivas, no lo sabemos. Dichas transacciones nunca nos han sido reveladas." (1187.4) 108:2.5
- 5. Todos los seres creados darían la bienvenida al Ajustador.

"No existen seres creados que no estén encantados de ser anfitriones de los Monitores Misteriosos, pero ninguna orden de seres los recibe excepto las criaturas volitivas evolucionarias de destino finalista." (1184.2) 107:7.7

#### V. LA RELACIÓN DEL AJUSTADOR CON LA MENTE HUMANA

1. Los Ajustadores residen en las mentes normales.

"No debe pensarse que los Ajustadores viven en el cerebro material de los seres humanos. No son parte orgánica de las criaturas físicas de los reinos. El Ajustador del Pensamiento se puede visualizar en forma más apropiada como residiendo dentro de la mente mortal del hombre más bien que como existiendo dentro de los confines de un órgano físico específico. Y el Ajustador constantemente se comunica, indirectamente, y sin reconocimiento con el sujeto humano, especialmente durante aquellas experiencias sublimes de contacto adorador de la mente con el espíritu en la superconciencia." (1203.3) 110:1.1

2. Los múltiples trabajos del Ajustador en la mente.

"Me gustaría que me fuera posible ayudar a los mortales en evolución a que alcancen una comprensión mejor y consigan una apreciación más plena de la tarea altruista y extraordinaria de

los Ajustadores que viven dentro de ellos, quienes son tan devotamente fieles a la tarea de fomentar el bienestar espiritual del hombre. Estos Monitores son ministros eficientes para las fases más elevadas de la mente del hombre; son manipuladores sabios y expertos del potencial intelectual del intelecto humano. Estos ayudantes celestiales se dedican a la estupenda tarea de guiaros certeramente hacia adentro y hacia arriba en dirección al refugio celestial de la felicidad. Estos trabajadores incansables están consagrados a la personificación futura del triunfo de la verdad divina en vuestra vida eterna. Son los operarios vigilantes que pilotean la mente humana consciente de Dios, alejándola de los escollos del mal y al mismo tiempo guiando expertamente el alma evolutiva del hombre hacia las bahías divinas de la perfección en orillas eternas y vastamente distantes. Los Ajustadores son directores amantes, vuestras guías seguras y certeras a través de los laberintos oscuros e inciertos de vuestra corta carrera terrenal; son los maestros pacientes que os impulsan constantemente hacia adelante en los caminos de la perfección progresiva. Son los custodios cuidadosos de los valores sublimes del carácter de la criatura. Me gustaría que pudierais amarlos más, cooperar con ellos más plenamente y atesorarlos más afectuosamente." (1203.4) 110:1.2

## 3. El Ajustador es el núcleo espiritual de la mente.

"El hombre mortal tiene un núcleo espiritual. La mente es un sistema de energía personal que existe alrededor de un núcleo espiritual divino y que funciona en un ambiente material. Tal relación vital de mente personal y espíritu constituye la potencialidad universal de la personalidad eterna. Los problemas graves, la desilusión permanente, las derrotas estrepitosas, o la muerte inescapable sólo ocurren cuando los autoconceptos tienen la arrogancia de desplazar totalmente el poder dominante del núcleo espiritual central, destruyendo así el esquema cósmico de la identidad de la personalidad." (142.1) 12:9.6

#### 4. Cómo trabajan los Ajustadores del Pensamiento.

"Es en extremo difícil para la mente material y escasamente espiritualizada del hombre mortal experimentar una conciencia marcada de las actividades espirituales de entidades divinas como los Ajustadores Paradisiacos. A medida que el alma, creación conjunta de la mente y del Ajustador, se hace cada vez más existente, también evoluciona una nueva fase de la conciencia del alma que es capaz de experimentar la presencia, y de reconocer la conducción espiritual y otras actividades supermateriales, de los Monitores Misteriosos.

"La entera experiencia de comunión con el Ajustador implica un estado moral, una motivación mental, y una experiencia espiritual. La realización de tal logro se limita principalmente, aunque no exclusivamente, a los dominios de la conciencia del alma, pero las pruebas se producen y abundan en la manifestación de los frutos del espíritu en la vida de todos los que se ponen en contacto con ese espíritu interior." (65.1) 5:2.5

## 5. La relación del Ajustador con las emociones humanas.

"Tus emociones pasajeras y eternamente cambiantes de alegría y pena son en su mayor parte reacciones puramente humanas y materiales al clima de tu psiquis interior y a tu medio ambiente material exterior. No recurras pues al Ajustador para recibir consuelo egoísta y refugio mortal. Es trabajo del Ajustador prepararte para la aventura eterna, para asegurar tu sobrevivencia. No es misión del Monitor Misterioso calmar tus sentimientos alborotados ni ministrar a tu orgullo herido; es la preparación de tu alma para la larga carrera ascendente la que ocupa la atención y exige el tiempo del Ajustador." (1192.1) 108:5.6

6. Los Ajustadores nos liberan del miedo.

"Los Ajustadores del Pensamiento querrían reemplazar vuestros sentimientos de temor por convicciones de amor y confianza; pero no pueden hacer estas cosas mecánica y arbitrariamente; ésa es tarea vuestra. Al ejecutar aquellas decisiones que os liberen de las cadenas del temor, vosotros abastecéis literalmente el fulcro psíquico sobre el cual el Ajustador podrá posteriormente aplicar la palanca espiritual de iluminación elevada y progresiva." (1192.3) 108:5.8

7. Su trabajo es más o menos un misterio.

"Dudo ser capaz de explicaros exactamente qué es lo que los Ajustadores hacen en vuestra mente y para vuestra alma. No sé si conozco plenamente lo que realmente sucede en la asociación cósmica de un Monitor divino y una mente humana. Todo ello es algo misterioso para nosotros, no en cuanto al plan y propósito sino en cuanto a la modalidad real de cumplimiento. Y es ése el motivo por el cual nos enfrentamos con tantas dificultades al buscar un término apropiado con que llamar estos dones excelsos concedidos a los hombres mortales." (1192.2) 108:5.7

8. El trabajo complejo del Ajustador en la mente.

"Los Ajustadores son capaces de recibir la corriente continua de la inteligencia cósmica que proviene de los circuitos principales del tiempo y del espacio; están plenamente en contacto con la inteligencia y energía espirituales de los universos. Pero estos residentes poderosos son incapaces de trasmitir mucho de su riqueza de sabiduría y verdad a las mentes de sus sujetos mortales, debido a una falta de semejanza de naturaleza y a la ausencia de reconocimiento sensible.

"El Ajustador del Pensamiento está ocupado en un esfuerzo constante de espiritualizar a tu mente en cuanto a desarrollar tu alma morontial; pero tú mismo estás mayormente inconsciente de este ministerio interior. Eres totalmente incapaz de distinguir el producto de tu intelecto material de el de las actividades conjuntas de tu alma y el Ajustador." (1207.1) 110:4.1

#### VI. LOS AJUSTADORES Y LA PERSONALIDAD

1. Los Ajustadores son entidades reales—aunque no personales.

"Los Ajustadores del Pensamiento no son personalidades, pero son entidades reales; son verdadera y perfectamente individualizados, aunque no se vuelven nunca, durante su período de residencia en el alma mortal, personalizados. Los Ajustadores del Pensamiento no son personalidades auténticas; son *realidades auténticas*, realidades de la orden más pura conocida en el universo de los universos —son la presencia divina. Aunque no personales, estos maravillosos fragmentos del Padre se denominan comúnmente seres y a veces, en vista de las fases espirituales de su ministerio presente a los mortales, entidades espirituales." (1183.3) 107:7.1

2. La individuación de los Ajustadores es un misterio del universo.

"Si los Ajustadores del Pensamiento no son personalidades con prerrogativas de voluntad y poderes de selección, ¿cómo pueden seleccionar los sujetos mortales y decidir voluntariamente residir en estas criaturas del mundo evolucionario? Ésta es una pregunta que es fácil preguntar,

pero probablemente ningún ser en el universo de los universos ha encontrado jamás la respuesta precisa. Aun mi orden de personalidad, los Mensajeros Solitarios, no comprende plenamente la dote de volición, selección y amor en las entidades que no son personales." (1183.4) 107:7.2

3. La volición del Ajustador debe ser a un nivel prepersonal.

"Frecuentemente hemos especulado que los Ajustadores del Pensamiento deben tener volición en todos los niveles de selección *prepersonales*. Deciden voluntariamente morar en los seres humanos, diseñan planes para la carrera eterna del hombre, los adaptan, modifican y substituyen de acuerdo con las circunstancias, y estas actividades denotan una volición genuina. Tienen afectos por los mortales, funcionan en las crisis universales, siempre están listos para actuar en forma decisiva de acuerdo con la selección humana, y todas éstas son reacciones altamente volitivas. En todas las situaciones que no se refieran al dominio de la voluntad humana, indudablemente exhiben una conducta que denota el ejercicio de poderes en todo sentido equivalentes a la voluntad, a la decisión llevada al máximo." (1183.5) 107:7.3

4. La voluntad humana dominará la asociación Ajustador-humano.

"¿Por qué entonces, si los Ajustadores del Pensamiento poseen volición, son subsirvientes a la voluntad mortal? Creemos que esto se debe a que la volición del Ajustador, aunque absoluta en su naturaleza, es prepersonal en su manifestación. La voluntad humana funciona en el nivel de personalidad de la realidad universal, y en todo el cosmos lo impersonal —lo no personal, lo subpersonal y lo prepersonal— por siempre responde a la voluntad y a las acciones de la personalidad existente." (1183.6) 107:7.4

5. El Ajustador es nuestro ser verdadero y eterno.

"Aunque sea derramado el espíritu de un Hijo sobre toda carne, aunque un Hijo morara cierta vez entre vosotros en semejanza de carne mortal, aunque los serafines personalmente os guarden y guíen, ¿cómo puede ninguno de estos seres divinos de los Centros Segundo y Tercero esperar jamás acercarse tanto a vosotros o comprenderos tan plenamente como el Padre, quien ha dado una parte de sí mismo para que esté en vosotros, para que sea vuestro ser verdadero, divino e incluso eterno?" (139.3) 12:7.14

6. El reconocimiento de los Ajustadores.

"Existe una verdadera prueba de realidad espiritual en la presencia del Ajustador del Pensamiento, pero la validez de esta presencia no es demostrable al mundo exterior sino sólo al que así experimenta la residencia de Dios. La conciencia del Ajustador se basa en la recepción intelectual de la verdad, la percepción supermental de la bondad, y la motivación de la personalidad al amor." (1139.6) 103:7.14

#### VII. DIOS EN EL HOMBRE

1. Un fragmento del Dios viviente reside en el hombre.

"Si la mente finita del hombre es incapaz de comprender cómo un Dios tan grande y majestuoso como el Padre Universal puede descender de su morada eterna en perfección infinita para fraternizar con cada criatura humana, entonces tal intelecto finito debe hallar la certidumbre de la comunión divina en la verdad del hecho de que un fragmento real del Dios viviente reside en el

intelecto de cada mortal urantiano de mente normal y moralmente consciente. Los Ajustadores del Pensamiento residentes son parte de la Deidad eterna del Padre Paradisiaco. El hombre no necesita ir más allá de su propia experiencia interior de contemplación del alma de esta presencia de realidad espiritual para encontrar a Dios e intentar la comunión con él." (62.1) 5:0.1

## 2. Una parte de Dios mora dentro de nosotros.

"El cuerpo físico de los mortales es «el templo de Dios». A pesar de que los Hijos Creadores Soberanos vienen cerca de las criaturas de sus mundos habitados y «atraen hacia ellos a todos los hombres»; aunque ellos «están junto a la puerta» de la conciencia «y llaman» y les llena de dicha entrar en todos los que «abren la puerta de su corazón»; aunque sí existe esta íntima comunión personal entre los Hijos Creadores y sus criaturas mortales, sin embargo, los hombres mortales tienen algo de Dios mismo que actualmente mora dentro de ellos; y del cual sus cuerpos son los templos." (26.4) 1:4.2

#### 3. El Creador vive en la criatura.

"No sólo existe la criatura en Dios, sino que Dios también vive en la criatura. «Sabemos que en él moramos porque vive en nosotros; nos ha dado su espíritu. El don del Padre del Paraíso es el compañero inseparable del hombre». «Es el Dios siempre presente y que lo abarca todo». «El espíritu del Padre sempiterno se oculta en la mente de todos los hijos mortales». «El hombre sale a buscar un amigo y ese mismo amigo vive dentro de su propio corazón». «El verdadero Dios no está lejos; es parte de nosotros; su espíritu habla desde dentro de nosotros». «El Padre vive en el hijo. Dios está siempre con nosotros. Es el espíritu guiador del destino eterno»." (45.1) 3:1.4

#### 4. Los Ajustadores comparten nuestras experiencias de la vida.

"En verdad de las razas humanas se ha dicho, «sois de Dios» porque «el que mora en amor mora en Dios, y Dios en él». Incluso al obrar mal vosotros atormentáis al don residente de Dios, porque el Ajustador del Pensamiento debe sufrir las consecuencias de los malos pensamientos con la mente humana que lo aprisiona." (45.1) 3:1.5

#### 5. En realidad, los Ajustadores residen en seres de origen animal.

"Es realmente una maravilla de condescendencia divina que los excelsos y perfectos Ajustadores se ofrezcan a sí mismos para existir verdaderamente en la mente de las criaturas materiales, tales como los mortales de Urantia, para efectivamente consumar la unión de prueba con los seres de origen animal de la tierra." (1192.6) 108:6.1

## 6. Los Ajustadores son el contacto de Dios con el hombre.

"En las criaturas mortales volitivas el Padre está realmente presente en el Ajustador residente, un fragmento de su espíritu prepersonal. El Padre también es la fuente de la personalidad de tales criaturas mortales volitivas.

"Estos Ajustadores del Pensamiento, donados por el Padre Universal, se hallan comparativamente aislados. Habitan las mentes humanas pero no tienen conexiones perceptibles con los asuntos éticos de una creación local. No están coordinados directamente con el servicio seráfico ni con la administración de sistemas, constelaciones, o universos locales, ni siquiera con el gobierno del Hijo Creador, cuya voluntad es la ley suprema de su universo.

"Los Ajustadores residentes conforman uno de los separados, aunque unificados, modos de contacto de Dios con las criaturas de su creación casi infinita. Así pues, él, que es invisible para el hombre mortal, manifiesta su presencia, y si pudiese hacerlo, se nos revelaría de otras maneras, pero esa revelación adicional no es divinamente posible." (363.3) 32:4.5

7. Los Ajustadores son el amor del Padre encarnado en el hombre.

"Aunque el Padre Universal resida personalmente en el Paraíso, en el centro mismo de los universos, también está realmente presente en los mundos del espacio en las mentes de sus incontables hijos temporales, porque mora en ellos en forma de Monitores Misteriosos. El Padre eterno está a la vez más lejos que nadie y más íntimamente asociado que nadie con sus hijos mortales planetarios.

"Los Ajustadores son la actualidad del amor del Padre encarnado en las almas de los hombres; son la promesa verdadera de la carrera eterna del hombre, aprisionada dentro de la mente mortal; son la esencia de la personalidad perfeccionada de finalista del hombre, que puede anticipar en el tiempo a medida que domina progresivamente la técnica divina de llegar a vivir la voluntad del Padre, paso a paso, a través de la ascensión de universo a universo hasta que realmente alcance la presencia divina de su Padre en el Paraíso." (1176.1) 107:0.1

#### VIII. LA PRESENCIA DIVINA

1. La presencia divina está dentro de nosotros.

"Sin embargo, la presencia divina no se puede descubrir en cualquier parte en la naturaleza o incluso en las vidas de los mortales que conocen a Dios tan plena y certeramente como en vuestro intento de comunión con el Monitor Misterioso residente, el Ajustador paradisiaco del Pensamiento. ¡Qué error soñar en un Dios remoto en los cielos cuando el espíritu del Padre Universal vive dentro de vuestra mente!" (64.6) 5:2.3

2. El Ajustador es una parte de la Deidad infinita.

"El gran Dios hace contacto directo con la mente del hombre mortal y le otorga una parte de su ser infinito, eterno e incomprensible para que viva y habite dentro de él. Dios se ha embarcado en la aventura eterna con el hombre. Si cedéis a las fuerzas espirituales que moran dentro y en torno a vosotros no podréis dejar de alcanzar el alto destino establecido por un Dios amoroso como meta universal para sus criaturas ascendentes de los mundos evolutivos del espacio." (64.3) 5:1.12

3. Los Ajustadores son la fuente de la perspicacia espiritual.

"Se puede percibir la naturaleza divina tan sólo con los ojos de la mente. Pero la mente que verdaderamente discierne a Dios, escucha al Ajustador residente, es la mente limpia. «Sin santidad ningún hombre podrá ver a Dios». Toda comunión interna y espiritual de este tipo se denomina discernimiento espiritual. Estas experiencias religiosas son el resultado de la impresión producida sobre la mente del hombre por la actuación combinada del Ajustador y del Espíritu de la Verdad a medida que éstos funcionan sobre y por intermedio de las ideas, ideales, visiones y luchas espirituales de los hijos evolutivos de Dios." (1104.6) 101:1.3

4. Los Ajustadores y la conciencia de Dios.

"La realización del reconocimiento de los valores espirituales es una experiencia que es superideacional. No existe una palabra en ningún idioma humano que pueda ser empleada para designar este «sentimiento», «sensación», «intuición» o «experiencia» que hemos elegido llamar conciencia de Dios. El espíritu de Dios que reside en el hombre no es personal —el Ajustador es prepersonal— pero este Monitor presenta un valor, exuda un sabor de divinidad que es personal en el sentido más alto e infinito. Si Dios no fuera por lo menos personal, no podría ser consciente, y si no fuera consciente, sería infrahumano." (1130.5) 103:1.6

5. El Ajustador es la fuente del idealismo del altruismo.

"La mente evolucionaria primitiva da origen a una sensación de deber social y obligación moral derivadas principalmente del temor emocional. El impulso más positivo de servicio social y el idealismo del altruismo se derivan del impulso directo del espíritu divino que reside en la mente humana." (1133.6) 103:5.1

6. El espíritu es el origen de los impulsos espirituales del hombre.

"Es fatal para el idealismo del hombre que se le enseñe que todos sus impulsos altruistas son meramente el desarrollo de sus instintos gregarios naturales. Pero se encuentra ennoblecido y poderosamente energizado cuando aprende que estos impulsos superiores de su alma emanan de las fuerzas espirituales que residen en su mente mortal.

"Eleva al hombre por encima y más allá de sí mismo el comprender plenamente que dentro de él vive y afana algo que es eterno y divino. Y así pues una fe viva en el origen superhumano de nuestros ideales valida nuestra creencia de que somos los hijos de Dios y hace reales nuestras convicciones altruistas, los sentimientos de la hermandad del hombre." (1134.6) 103:5.8

7. El logro del Ajustador es la medida de la espiritualidad.

"El verdadero estado espiritual es la medida en que se aproxima uno a la Deidad, la sintonización con el Ajustador. El logro de la finalidad de la espiritualidad es equivalente al logro del máximo de la realidad, el máximo de la semejanza con Dios. La vida eterna es la búsqueda interminable de los valores infinitos." (1096.2) 100:2.5

8. Los Monitores de Misterio son moradores pacientes.

"En esta donación universal de sí mismo tenemos abundantes pruebas tanto de la magnitud como de la magnanimidad de la esencia divina del Padre. Si Dios ha retenido alguna cosa de sí mismo de la creación universal, entonces de ese residuo generosamente concede los Ajustadores del Pensamiento a los mortales de los reinos, los Monitores Misteriosos del tiempo que tan pacientemente moran en los candidatos mortales por la vida eterna." (364.1) 32:4.11

#### IX. LO QUE LOS AJUSTADORES HACEN POR NOSOTROS

1. Las tres fases del ministerio del Ajustador.

"En los mundos evolucionarios, las criaturas volitivas atraviesan tres etapas generales de desarrollo del ser: desde la llegada del Ajustador hasta un crecimiento pleno comparativo, unos veinte años de edad en Urantia, los Monitores a veces se denominan Cambiadores de Pensamiento. Desde este momento hasta el alcance de la edad de la discreción, unos cuarenta

años, los Monitores Misteriosos se denominan Ajustadores del Pensamiento. Desde el alcance de la discreción hasta la liberación de la carne, frecuentemente se los denomina Controladores del Pensamiento. Estas tres fases de la vida mortal no tienen relación alguna con las tres etapas del progreso del Ajustador en la duplicación de la mente y en la evolución del alma." (1177.1) 107:0.7

## 2. Los Ajustadores impulsan la creencia en Dios.

"Así pues se puede ver que los deseos religiosos y los impulsos espirituales no son de naturaleza tal como para conducir a los hombres meramente a *querer* creer en Dios, sino más bien que son de una naturaleza y poder tal que los hombres quedan profundamente marcados por la convicción de que *deben* creer en Dios. El sentido de deber evolucionario y las obligaciones consiguientes a la iluminación de la revelación producen una impresión tan profunda sobre la naturaleza moral del hombre que éste finalmente llega a esa situación de la mente y actitud del alma en la que concluye que *no tiene derecho a no creer en Dios*. La sabiduría más elevada y superfilosófica de un individuo así esclarecido y disciplinado instruye en último término que dudar de Dios o desconfiar de su bondad equivaldría a traicionar la cosa más *real* y más *profunda* dentro de la mente y del alma humana —el Ajustador divino." (1105.4) 101:1.7

#### 3. Los Ajustadores son la fuente del altruismo.

"El impulso del Monitor espiritual es realizado en la conciencia humana como un impulso al altruismo, a la preocupación por los semejantes. Por lo menos ésta es la experiencia precoz y fundamental de la mente infantil. Si el niño en crecimiento no consigue unificar la personalidad, el impulso altruista puede desarrollarse tanto como para amenazar seriamente el bienestar del yo. Una conciencia desviada puede volverse responsable de muchos conflictos, preocupaciones y penas y un sinfin de infelicidad humana." (1131.9) 103:2.10

#### 4. El Ajustador hace real nuestra perspicacia cósmica.

"El perseguimiento del conocimiento constituye la ciencia; la búsqueda de la sabiduría es la filosofía; el amor de Dios es la religión; el hambre de la verdad *es* una revelación. Pero es el Ajustador del Pensamiento residente quien otorga el sentimiento de realidad al discernimiento espiritual del hombre en cuanto al cosmos." (1122.8) 102:3.12

## 5. Los Ajustadores están preocupados por la supervivencia mortal

"Los Ajustadores están interesados y preocupados por vuestras acciones diarias y los múltiples detalles de vuestra vida hasta el grado en que éstos influyan en la determinación de vuestras elecciones temporales significativas y decisiones espirituales vitales que, por lo tanto, son factores en la solución de vuestro problema de la supervivencia y del progreso eterno del alma. El Ajustador, aunque pasivo respecto del bienestar puramente temporal, es divinamente activo en todos los asuntos de vuestro futuro eterno." (1204.2) 110:1.4

#### 6. Están interesados en nuestro bienestar, tanto temporal como eterno.

"Aunque los residentes divinos están principalmente preocupados por vuestra preparación espiritual para la próxima etapa de la existencia sin fin, también se interesan profundamente por vuestro bienestar temporal y vuestros logros reales en la tierra. Les regocija contribuir a vuestra salud, felicidad y prosperidad auténtica. No son indiferentes a vuestro éxito en todos los asuntos

de avance planetario que no sean contrarios a vuestra vida futura de progreso eterno." (1204.1) 110:1.3

## 7. No hacen la vida fácil para nosotros.

"Los Monitores Misteriosos no son asistentes del pensamiento; son ajustadores del pensamiento. Trabajan con la mente material con el propósito de construir, mediante ajuste y espiritualización, una nueva mente para los nuevos mundos y el nuevo nombre de tu carrera futura. Su misión corresponde principalmente a la vida futura, no a esta vida. Son llamados ayudantes celestiales, no ayudantes terrestres. No están interesados en hacer fácil la carrera mortal; más bien les interesa hacer vuestra vida razonablemente difícil y áspera, para que las decisiones estén estimuladas y multiplicadas. La presencia de un gran Ajustador del Pensamiento no significa una vida fácil ni la liberación de arduo razonamiento, pero dicho don divino ha de conferir una paz sublime de mente y una extraordinaria tranquilidad de espíritu." (1191.6) 108:5.5

## 8. Los Ajustadores nos aman verdadera y divinamente.

"El Ajustador es la posibilidad del hombre para lograr la eternidad; el hombre es la posibilidad del Ajustador para lograr personalidad. Vuestro Ajustador individual trabaja para espiritualizaros en la esperanza de eternizar vuestra identidad temporal. Los Ajustadores están saturados de amor bello y autodonante del Padre de los espíritus. Os aman divina y verdaderamente; son los prisioneros de la esperanza espiritual confinados en la mente del hombre. Esperan anhelosamente que vuestra mente mortal alcance la divinidad para que pueda terminar su soledad, para que puedan ser liberados con vosotros de las limitaciones de la vestimenta material y de la indumentaria del tiempo."(1182.4) 107:6.2

#### 9. La característica eterna de la asociación con el Ajustador.

"Vuestro camino hacia el Paraíso es el camino del alcance espiritual, y la naturaleza Ajustadora presentará fielmente la revelación de la naturaleza espiritual del Padre Universal. Más allá del ascenso al Paraíso y en las etapas postfinalistas de la carrera eterna, el Ajustador tal vez se ponga en contacto con el que fuera su socio humano en ministerio distinto del espiritual; pero el ascenso al Paraíso y la carrera finalista son la sociedad entre el hombre espiritualizante que conoce a Dios y el ministerio espiritual del Ajustador revelador de Dios." (1182.5) 107:6.3

#### 10. Crean nuestro annhelo de ser como Dios.

"Es el Ajustador el que crea dentro del hombre ese deseo insaciable y ese incesante anhelo de ser como Dios, de alcanzar el Paraíso, y allí, ante la persona actual de la Deidad, adorar la fuente infinita del don divino. El Ajustador es la presencia viva que efectivamente vincula el hijo mortal con su Padre del Paraíso y le atrae cada vez más cerca del Padre. El Ajustador es nuestra igualación compensatoria de la enorme tensión universal creada por la distancia de la separación entre el hombre y Dios y por el grado de su parcialidad en contraste con la universalidad del Padre eterno." (1176.5) 107:0.5

## 11. Los Ajustadores nos guían hacia Dios.

"Después de todo, la mayor prueba de la bondad de Dios y la razón suprema para amarle es el don del Padre que mora en ti: el Ajustador que tan pacientemente aguarda la hora en que ambos os volváis eternamente uno. Aunque no puedes encontrar a Dios mediante la búsqueda, si te

sometes a la dirección del espíritu residente, serás guiado infaliblemente, paso a paso, vida tras vida, universo tras universo, y edad tras edad, hasta encontrarte finalmente en la presencia de la personalidad del Padre Universal del Paraíso." (39.4) 2:5.5

## 12. Nos ayudan a ser perfectos.

"Dios, habiendo mandado al hombre que sea perfecto, así como él es perfecto, ha descendido en forma de Ajustador para tornarse el socio experiencial del hombre en el logro del destino excelso que ha sido así ordenado. El fragmento de Dios que reside en la mente del hombre es el seguro absoluto y no condicionado de que el hombre puede encontrar al Padre universal en asociación con este Ajustador divino, que vino de Dios para encontrar al hombre y afiliarlo aun en los días de la carne." (1176.3) 107:0.3

#### 13. Y disfrutan comunicándose con nosotros.

"Los Ajustadores son los antepasados eternos, los originales divinos, de vuestras almas inmortales evolutivas; son el impulso incesante que conduce al hombre a intentar el dominio de la existencia material y presente a la luz de la carrera espiritual y futura. Los Monitores son los prisioneros de la esperanza imperecedera, los manantiales de la progresión sempiterna. ¡Y cuánto disfrutan en la comunicación con sus sujetos a través de canales más o menos directos! ¡Cuánto se regocijan cuando pueden descartar símbolos y otros métodos indirectos y trasmitir sus mensajes directamente al intelecto de sus socios humanos!" (1193.6) 108:6.7

#### X. EL TRABAJO GENERAL DE LOS AJUSTADORES

1. Los Ajustadores tienen que ver con la "imagen de Dios".

"Los Monitores Misteriosos son indudablemente el don del Padre Universal, el reflejo de la imagen de Dios a lo largo del universo. Un gran maestro amonestó cierta vez a los hombres, que debían renovarse en el espíritu de su mente; que se vuelvan hombres nuevos que son creados, como Dios, en la rectitud y en el cumplimiento de la verdad. El Ajustador es la marca de la divinidad, la presencia de Dios. La «imagen de Dios», no se refiere a la semejanza física ni a las limitaciones estrechas de las dotes de la criatura material, sino más bien al don de la presencia espiritual del Padre Universal en el excelso regalo de los Ajustadores del Pensamiento a las humildes criaturas de los universos." (1193.2) 108:6.3

2. Los Ajustadores distinguen al hombre de los animales.

"El Ajustador es la fuente del logro espiritual y la esperanza del carácter divino dentro de vosotros. Él es el poder, el privilegio y la posibilidad de supervivencia, que tan plena y eternamente os distingue de las meras criaturas animales. Él es el más elevado y verdaderamente interior estímulo espiritual del pensamiento, en contraste con el estímulo exterior y físico, que llega a la mente por el mecanismo de la energía nerviosa del cuerpo material." (1193.3) 108:6.4

3. Los Ajustadores crean valores de supervivencia.

"Estos custodios fieles de la carrera futura infaliblemente duplican toda creación mental en una contraparte espiritual; así lenta y seguramente te recrean como verdaderamente eres (sólo espiritualmente) para la resurrección en los mundos de supervivencia. Y todas estas exquisitas recreaciones espirituales se preservan en la realidad naciente de tu mente evolutiva e inmortal, tu

yo morontial. Estas realidades están realmente allí, a pesar de que el Ajustador rara vez puede exaltar estas creaciones duplicadas suficientemente como para exhibirlas a la luz de la conciencia." (1193.4) 108:6.5

## 4. El Ajustador es el progenitor divino del yo real.

"Así como tú eres el padre humano, del mismo modo el Ajustador es el padre divino de tu verdadero yo, tu yo más elevado y en avance, tu mejor yo morontial y futuro espiritual. Esta alma morontial evolutiva es la que los jueces y censores disciernen cuando decretan tu supervivencia y te transfieren hacia arriba a los nuevos mundos y a la existencia interminable en enlace eterno con tu socio fiel —Dios, el Ajustador." (1193.5) 108:6.6

## 5. Los Ajustadores aseguran la supervivencia de la religión.

"El hombre evolucionó a través de las supersticiones de maná, magia, adoración de la naturaleza, temor de los espíritus y adoración de los animales, a los variados ceremoniales mediante los cuales la actitud religiosa del individuo se transformó en reacciones grupales del clan. Más tarde, estas ceremonias se enfocaron y cristalizaron en las creencias tribales, y eventualmente estos temores y fe se personalizaron en dioses. Pero en toda esta evolución religiosa, el elemento moral no estaba nunca totalmente ausente. El impulso del Dios dentro del hombre fue siempre poderoso. Y estas influencias poderosas —una humana y la otra divina— aseguraron la supervivencia de la religión a través de las vicisitudes de las edades, a pesar de que tan frecuentemente corrió ésta el peligro de sucumbir ante las miles de tendencias subversivas y antagonismos hostiles." (1132.5) 103:3.5

### 6. La relación del Ajustador con otros espíritus.

"Los Ajustadores del Pensamiento parecen ir y venir en forma muy independiente de toda otra presencia espiritual; parecen funcionar de acuerdo con las leyes del universo, completamente separados de las que gobiernan y controlan el funcionamiento de todas las demás influencias espirituales. Pero a pesar de tal independencia aparente, la observación por largo tiempo revela incuestionablemente que funcionan en la mente humana perfectamente sincronizados y coordinados con todos los demás ministerios espirituales, incluyendo los espíritus ayudantes de la mente, el Espíritu Santo, el Espíritu de la Verdad y otras influencias." (1190.4) 108:4.3

## 7. Los Ajustadores actúan en las crisis.

"Cuando se trata de conflictos agudos y bien definidos entre las tendencias más elevadas y las más bajas de las razas, entre lo que *realmente es* recto o erróneo (no tan meramente lo que podríais llamar el recto y el erróneo), podéis confiar en que el Ajustador siempre participará en alguna forma definida y activa en dichas experiencias. El hecho de que tal actividad del Ajustador pueda ser inconsciente para el socio humano, no disminuye en lo más mínimo su valor y realidad." (1192.4) 108:5.9

#### 8. Los Ajustadores explican la unidad espiritual.

"La unidad de la experiencia religiosa de un grupo social o racial deriva de la naturaleza idéntica del fragmento de Dios que reside en el individuo. Es esta parte divina en el hombre la que origina su interés altruista en el bienestar de los demás. Pero puesto que la personalidad es única —no hay dos mortales idénticos— inevitablemente ocurre que no hay dos seres humanos que

puedan interpretar en forma similar las tendencias e impulsos del espíritu de la divinidad que vive en su mente. Un grupo de mortales puede experimentar la unidad espiritual, pero no podrán jamás llegar a una uniformidad filosófica. Y esta diversidad de interpretación del pensamiento religioso y de la experiencia se ilustra por el hecho de que los teólogos y filósofos del siglo veinte han formulado más de quinientas definiciones distintas de la religión. En realidad, cada ser humano define la religión en términos de su propia interpretación experiencial de los impulsos divinos que emanan del espíritu de Dios que en él reside, y por lo tanto esta interpretación debe ser única y totalmente distinta de la filosofía religiosa de todos los demás seres humanos." (1129.8) 103:1.1

9. Cuando los Ajustadores abandonan a los seres humanos.

"El Ajustador permanece con vosotros en todo desastre y a través de toda enfermedad que no destruya totalmente la mentalidad. Pero, cuán cruel manchar y de alguna otra manera corromper deliberadamente el cuerpo físico, que debe servir como tabernáculo terrestre de este don maravilloso de Dios. Todo veneno físico atrasa considerablemente los esfuerzos del Ajustador por exaltar la mente material, mientras que los venenos mentales del temor, la ira, la envidia, los celos, las sospechas y la intolerancia del mismo modo interfieren terriblemente con el progreso espiritual del alma evolutiva." (1204.3) 110:1.5

10. La enorme importancia del Ajustador.

"¿Puedes realmente comprender el verdadero significado de que un Ajustador reside en ti? ¿Puedes realmente imaginar qué significa tener un fragmento absoluto de la Deidad absoluta e infinita, el Padre Universal, que reside en vosotros y se fusiona con vuestra naturaleza mortal finita? Cuando el hombre mortal se fusiona con un fragmento real de la Causa existencial del cosmos total, no se puede colocar límite alguno sobre el destino de tal asociación sin precedentes e inimaginable. En la eternidad, el hombre descubrirá no sólo la infinidad de la Deidad objetiva sino también la potencialidad sin fin del fragmento subjetivo de este mismo Dios. Por siempre el Ajustador estará revelando a la personalidad mortal la maravilla de Dios, y jamás podrá esta revelación excelsa llegar a un fin, porque el Ajustador es de Dios y como Dios para el hombre mortal." (1181.3) 107:4.7

## XI. LOS AJUSTADORES EN TANTO QUE RELACIONADOS CON LA VOLUNTAD HUMANA

1. Debemos ser socios voluntariosos en todos los aspectos.

"Son persistentes, ingeniosos y perfectos en sus métodos de trabajo, pero jamás actúan violentamente sobre el yo volitivo de su anfitrión. Ningún ser humano será jamás espiritualizado contra su propia voluntad por un Monitor divino; la supervivencia es un don de los Dioses que debe ser deseada por las criaturas del tiempo. En último análisis, sea lo que fuere lo que el Ajustador consiguió por ti, los registros mostrarán que se ha realizado la transformación con tu consentimiento cooperativo; habrás sido un socio voluntarioso del Ajustador en el logro de cada paso de la tremenda transformación de la carrera de ascensión." (1204.6) 110:2.2

2. Los Ajustadores sirven siempre a la voluntad humana.

"Cuando los Ajustadores del Pensamiento moran en la mente humana, traen con ellos las carreras modelo, las vidas ideales, tal como determinadas y preordenadas por ellos mismos y por los Ajustadores Personalizados en Divinington, que han sido certificados por el Ajustador

Personalizado de Urantia. Así empiezan su tarea con un plan definido y predeterminado para el desarrollo intelectual y espiritual de sus sujetos humanos, pero no incumbe a ningún ser humano aceptar este plan. Vosotros estáis todos sujetos a la predestinación, pero no está preordenado que debáis aceptar esta predestinación divina; tenéis plena libertad para rechazar cualquier porción del programa de los Ajustadores del Pensamiento o todo el programa. Es su misión efectuar en la mente aquellos cambios y hacer aquellos ajustes espirituales que vosotros autoricéis voluntaria e inteligentemente, para el fin de ganar más influencia sobre la direccionalización de la personalidad; pero bajo ninguna circunstancia se aprovechan estos divinos Monitores de vosotros ni influyen arbitrariamente en vuestras elecciones y decisiones. Los Ajustadores respetan vuestra soberanía de la personalidad; siempre están sometidos a vuestra voluntad." (1204.5) 110:2.1

## 3. El Ajustador depende de la mente.

"El Ajustador del Pensamiento no tiene mecanismos especiales para obtener la autoexpresión; no hay ninguna facultad religiosa mística para la recepción o la expresión de las emociones religiosas. Estas experiencias se vuelven disponibles mediante el mecanismo natural de la mente mortal. Y en esto yace la explicación de las dificultades del Ajustador para ponerse en comunicación directa con la mente material de su morada permanente." (1104.5) 101:1.2

#### 4. Solo la resistencia consciente obstaculiza a los Ajustadores.

"La confusión, el estar perplejos, aun a veces desalentados y distraídos, no significa necesariamente resistencia a la guía del Ajustador residente. Estas actitudes a veces pueden significar falta de cooperación activa con el Monitor divino y por lo tanto pueden demorar en cierto modo el progreso espiritual, pero estas dificultades intelectuales y emocionales no interfieren en lo más mínimo con la supervivencia certera del alma que conoce a Dios. La ignorancia por sí sola no puede prevenir jamás la supervivencia; tampoco pueden las dudas confusas ni la incertidumbre temerosa. Sólo la resistencia consciente a la guía del Ajustador puede prevenir la supervivencia del alma inmortal evolutiva." (1206.3) 110:3.5

#### 5. Cómo puede cooperar la voluntad con el Ajustador.

"No debes considerar la cooperación con tu Ajustador como un proceso particularmente consciente, porque no lo es; pero tus motivos y tus decisiones, tus determinaciones fieles y tus deseos supremos, constituyen la cooperación real y eficaz. Puedes aumentar conscientemente la armonía Ajustadora al:

- "1. Elegir responder a la guía divina; basar sinceramente la vida humana en la conciencia más alta de la verdad, la belleza y la bondad, y luego coordinar estas cualidades divinas a través de la sabiduría, la adoración, la fe y el amor.
- "2. Amar a Dios y desear ser como él —reconocimiento genuino de la paternidad divina y adoración amante del Padre celeste.
- "3. Amar al hombre y sinceramente desear servirle —reconocimiento sincero de la hermandad de los hombres acoplado con un afecto inteligente y sabio por cada uno de tus semejantes mortales.
- "4. Aceptación regocijada de la ciudadanía cósmica —reconocimiento honesto de tus obligaciones progresivas al Ser Supremo, conciencia de la interdependencia del hombre

evolucionario y de la Deidad evolutiva. Éste es el nacimiento de la moralidad cósmica y el alba de la comprensión del deber universal."(1206.4) 110:3.6

## 6. Los Ajustadores y la mente superconsciente.

"Si uno está dispuesto a reconocer una mente subconsciente teórica como hipótesis práctica de trabajo en una vida intelectual por otra parte unificada, entonces, para ser constantes, habrá que postular un medio similar y correspondiente de actividad intelectual ascendente como nivel superconsciente, la zona de contacto inmediato con la entidad de espíritu residente, el Ajustador del Pensamiento. El gran peligro en todas estas especulaciones psíquicas consiste en que las visiones y otras experiencias así llamadas místicas, juntamente con sueños extraordinarios, pueden ser considerados comunicaciones divinas a la mente humana. En épocas pasadas, los seres divinos se han revelado a ciertas personas que conocen a Dios, no debido a sus trances místicos o visiones morbosas, sino a pesar de todos estos fenómenos." (1099.4) 100:5.6

### 7. La adoración es el mejor método para contactar con el Ajustador.

"El contraste con la búsqueda de la conversión, el acercamiento mejor a las zonas morontiales de posible contacto con el Ajustador del Pensamiento debe buscarse mediante una vida de fe viviente y de adoración sincera, y de oración franca y altruista. Demasiado de lo que surge de los recuerdos de los niveles inconscientes de la mente humana se ha interpretado erróneamente como revelación divina y guía espiritual." (1099.5) 100:5.7

#### 8. El gran desafío.

"El gran desafío del hombre moderno consiste en alcanzar una mejor comunicación con el Monitor divino que reside en la mente humana. La aventura más grande del hombre en la carne consiste en un esfuerzo bien balanceado y sano por avanzar los límites de la autoconciencia hasta los ocultos reinos de la conciencia embriónica del alma en un esfuerzo sincero por alcanzar el terreno que linda con la conciencia espiritual —al contacto con la presencia divina. Esta experiencia constituye la conciencia de Dios, una experiencia poderosamente confirmadora de la verdad preexistente de la experiencia religiosa de conocer a Dios. Esta conciencia del espíritu equivale al conocimiento de la actualidad de la filiación de Dios. De otra manera, la certeza de la filiación es una experiencia de fe." (2097.2) 196:3.34

#### XII. DETECTAR LA PRESENCIA DE LOS AJUSTADORES

## 1. La luz piloto—la luz de la vida.

"Hay una luz característica, una luminosidad del espíritu, que acompaña esta presencia divina, y que ha sido asociada en general con los Ajustadores del Pensamiento. En el universo de Nebadon esta luminosidad paradisiaca se conoce vastamente como «luz piloto»; en Uversa se la denomina «luz de la vida». En Urantia este fenómeno a veces ha sido referido como «la verdadera luz que ilumina a todo hombre que llega al mundo»." (1181.1) 107:4.5

## 2. Cuando los Ajustadores Personalizados son visibles.

"Para todos los seres que han alcanzado al Padre Universal, los Ajustadores del Pensamiento Personalizados son visibles. Los Ajustadores de todas las etapas, juntamente con todos los demás seres, entidades, espíritus, personalidades y manifestaciones espirituales, son siempre discernibles por parte de aquellas Personalidades Creadoras Supremas que se originan en las Deidades del Paraíso, y que presiden los principales gobiernos del gran universo." (1181.2) 107:4.6

3. Indicadores de la presencia del Ajustador.

"La actualidad de la existencia de Dios se demuestra en la experiencia humana por el hecho que él dentro de sí tiene la presencia divina, el Monitor espíritu enviado desde el Paraíso para residir en la mente mortal del hombre y allí ayudar a la evolución del alma inmortal de supervivencia eterna. Tres fenómenos experienciales revelan la presencia de este Ajustador divino en la mente humana:

- "1. La capacidad intelectual de conocer a Dios: conciencia de Dios.
- "2. El impulso espiritual de encontrar a Dios: búsqueda de Dios.
- "3. El anhelo de la personalidad de ser como Dios: el deseo plenamente sincero de hacer la voluntad del Padre." (24.1) 1:2.3
- 4. Los Ajustadores son detectados por los Mensajeros Solitarios.

"Podría relatar otro hecho de interés: cuando un Mensajero Solitario se encuentra en un planeta como Urantia, cuyos habitantes han recibido Ajustadores del Pensamiento, él tiene conciencia de un estímulo cualitativo en su sensibilidad detectora de la presencia espiritual. En estos casos no hay estímulo cuantitativo, sino tan sólo una agitación cualitativa. Si por otra parte se encuentra en un planeta al cual no acuden los Ajustadores, su contacto con los nativos no produce ninguna reacción de este tipo. Esto sugiere que los Ajustadores del Pensamiento están de alguna manera relacionados o conectados con los Espíritus Inspirados de la Trinidad del Paraíso. Es posible que estén asociados de alguna manera en algunas fases de su obra; pero en verdad nosotros no lo sabemos. Ambos se originan cerca del centro y fuente de todas las cosas; pero no pertenecen a la misma orden de seres. Los Ajustadores del Pensamiento emanan del Padre solo; los Espíritus Inspirados son la progenie de la Trinidad del Paraíso." (220.1) 19:5.6

# XIII. LOS CÍRCULOS PSÍQUICOS

1. Los siete círculos psíquicos.

"La suma total de la realización de la personalidad en un mundo material está contenida dentro de la conquista sucesiva de los siete círculos psíquicos de la potencialidad mortal. El ingreso en el séptimo círculo marca el comienzo de la verdadera función de la personalidad humana. El completar el primer círculo denota una madurez relativa del ser mortal. Aunque atravesar los siete círculos del crecimiento cósmico no equivale a la fusión con el Ajustador, el dominio de estos círculos marca el logro de aquellos pasos que son preliminares a la fusión con el Ajustador.

"El Ajustador es tu socio igualitario en el logro de los siete círculos —el logro de una madurez mortal comparativa. El Ajustador asciende los círculos contigo desde el séptimo hasta el primero, pero progresa al estado de supremacía y autoactividad independientemente de la cooperación activa de la mente mortal.

"Los círculos psíquicos no son exclusivamente intelectuales, tampoco son totalmente morontiales; tienen que ver con el estado de la personalidad, el logro de la mente, el crecimiento del alma y la sincronización con el Ajustador. La travesía exitosa de estos niveles requiere el funcionamiento armónico de *toda la personalidad*, no meramente de alguna fase de la misma. El crecimiento de las partes no equivale a la maduración auténtica del todo; en realidad las partes crecen en proporción a la expansión del yo entero —todo el yo— material, intelectual y espiritual.

"Cuando el desarrollo de la naturaleza intelectual procede más rápido que el de la espiritual, esta situación vuelve tanto difícil como peligrosa la comunicación con el Ajustador del Pensamiento. Del mismo modo, el desarrollo espiritual excesivo tiende a producir una interpretación fanática y pervertida de la guía espiritual del residente divino. La falta de capacidad espiritual dificulta la transmisión a dicho intelecto material de las verdades espirituales residentes en la superconciencia más elevada. Es en la mente perfectamente equilibrada, en un cuerpo de hábitos limpios, energías neurales estabilizadas y función química equilibrada —cuando los poderes físicos, mentales y espirituales están en triuna armonía de desarrollo— en la que se puede impartir un máximo de luz y verdad con un mínimo de peligro o riesgo temporal al bienestar real de dicho ser. Mediante este crecimiento equilibrado el hombre asciende los círculos de la progresión planetaria uno por uno, del séptimo al primero." (1209.1) 110:6.1

2. Las decisiones avanzan tanto al Ajustador como al yo / Decisions advance both Adjuster and the self.

"Cada decisión que haces impide o facilita la función del Ajustador; del mismo modo estas mismas decisiones determinan tu avance en los círculos del logro humano. Es verdad que la supremacía de una decisión, su relación con una crisis, tiene mucho que ver con la influencia hacedora de círculo; sin embargo son esenciales también muchas decisiones, repeticiones frecuentes, repeticiones persistentes, para alcanzar una certeza formadora de hábitos de tales reacciones." (1210.1) 110:6.6

3. Los Ajustadores trabajan en los niveles más elevados de la mente.

"Los Ajustadores trabajan en las esferas de los niveles más altos de la mente humana, buscando incesantemente producir duplicados morontiales de cada concepto del intelecto mortal. Existen por lo tanto dos realidades que influyen, y están centradas en, los circuitos de la mente humana: una, el yo mortal evolucionado de los planes originales de los Portadores de Vida, la otra, una entidad inmortal desde las altas esferas de Divinington, un don residente de Dios. Pero el yo mortal es también un yo personal; tiene personalidad." (1205.2) 110:2.4

4. Respecto a los problemas y las alegrías de la vida.

"No puedo sino observar que tantos de entre vosotros pasáis tanto tiempo y pensamiento en las meras trivialidades del vivir, mientras que olvidáis casi totalmente las realidades más esenciales de importancia duradera, aquellos mismos logros que se refieren al desarrollo de un acuerdo más armonioso de trabajo entre vosotros y vuestro Ajustador. La meta magna de la existencia humana consiste en sincronizarse con la divinidad del Ajustador residente; el gran logro de la vida mortal es alcanzar una consagración verdadera y comprensiva a los objetivos eternos del espíritu divino que aguarda y trabaja dentro de tu mente. Pero un esfuerzo dedicado y determinado a la realización del destino eterno es totalmente compatible con una vida regocijada y alegre y con una carrera de éxito y honorable en la tierra. La cooperación con el Ajustador del Pensamiento

no comprende autotortura, piedad falsa, ni autohumillación hipócrita y ostentosa; la vida ideal es una vida de servicio amante y no una existencia de aprehensión temerosa." (1206.2) 110:3.4

#### XIV. LOS AJUSTADORES AUTOACTUANTES

1. El ámbito de los Ajustadores autoactuantes.

"Se os ha informado sobre la clasificación de los Ajustadores relativa a la experiencia: virgen, avanzado y supremo. También debéis reconocer cierta clasificación funcional: los Ajustadores autoactuantes. Un Ajustador autoactuante es el que:

- "1. Ha tenido cierta experiencia de requisito en la vida evolutiva de una criatura volitiva, sea como residente provisional en un tipo de mundo en el que los Ajustadores tan sólo son prestados a los sujetos mortales o en un planeta de fusión en donde fracasó la supervivencia del ser humano. Este Monitor es un Monitor avanzado o un Ajustador supremo.
- "2. Ha adquirido el equilibrio del poder espiritual en un humano que ha llegado al tercer círculo psíquico y se le ha asignado a este humano un guardián seráfico personal.
- "3. Tiene un sujeto que ha hecho la decisión suprema, ha entrado en un compromiso solemne y sincero con el Ajustador. El Ajustador anticipa el tiempo de la fusión misma y considera la unión como un hecho.
- "4. Tiene un sujeto que ha entrado en uno de los cuerpos de reserva del destino en un mundo evolucionario de ascensión mortal.
- "5. En algún momento, durante el sueño humano, se ha separado temporalmente de la mente de encarcelamiento mortal para realizar alguna obra de enlace, contacto, reinscripción u otro servicio extrahumano asociado con la administración espiritual del mundo asignado.
- "6. Ha servido en un período de crisis en la experiencia de un ser humano que fuera el complemento material de una personalidad espiritual encargada de la realización de algún logro cósmico esencial para la economía espiritual del planeta." (1196.3) 109:2.1
- 2. Los múltiples actos de los autoactuantes.

"Los Ajustadores autoactuantes parecen poseer un grado considerable de voluntad en todos los asuntos que no pertenecen a las personalidades humanas en las cuales residen inmediatamente, tal como se indica por las numerosas obras tanto dentro como fuera de los sujetos mortales de vinculación. Estos Ajustadores participan en numerosas actividades del reino, pero más frecuentemente funcionan como residentes no detectados de los tabernáculos terrestres de su propia elección." (1196.10) 109:2.8

3. Intercomunicación de los autoactuantes.

"Indudablemente estos tipos más elevados y más expertos de Ajustadores pueden comunicarse con los de otros reinos. Pero aunque los Ajustadores autoactuantes así se intercomunican, tan sólo lo hacen en el nivel de su tarea mutua y para el propósito de preservar los datos custodiales esenciales para el ministerio Ajustador de los reinos de su estadía, aunque en ocasiones se ha sabido que funcionan en asuntos interplanetarios durante momentos de crisis." (1196.11) 109:2.9

## 4. La función de los Ajustadores supremos y autoactuantes.

"Los Ajustadores supremos y autoactuantes pueden abandonar el cuerpo humano a voluntad. Los residentes no son una parte orgánica o biológica de la vida mortal; son superimposiciones divinas. En los planes originales de vida los Ajustadores estaban previstos, pero no son indispensables a la existencia material. Sin embargo es necesario declarar que muy raramente abandonan, aunque fuese temporalmente, sus tabernáculos mortales una vez que establecen en él su residencia.

"Los Ajustadores superactuantes son los que han alcanzado la conquista de las tareas que se les encomendaron y tan sólo aguardan la disolución del vehículo de vida material o el traslado del alma inmortal." (1197.1) 109:2.10

### 5. La función de los Ajustadores experimentados.

"El tipo de Ajustador tiene mucho que ver con el potencial para la expresión de la personalidad humana. A lo largo de las edades, muchos de los grandes líderes intelectuales y espirituales de Urantia han ejercido su influencia principalmente por la superioridad y experiencia previa de sus Ajustadores residentes." (1198.6) 109:4.3

### 6. El triunfo de los Ajustadores autoactuantes.

"Los Ajustadores supremos y autoactuantes frecuentemente son capaces de contribuir factores de importancia espiritual a la mente humana cuando fluye libremente en los canales liberados pero controlados de la imaginación creadora. En tales momentos, y a veces durante el sueño, el Ajustador puede arrestar las corrientes mentales, detener el flujo, y luego desviar la procesión de las ideas; y se hace todo esto para efectuar transformaciones espirituales profundas en los recesos más elevados de la superconciencia. De este modo las fuerzas y energías mentales se ajustan más plenamente a la clave de los tonos de contacto del nivel espiritual del presente y del futuro.

"Es a veces posible que se ilumine la mente, que se oiga la voz divina que habla continuamente dentro de ti, de manera que puedas volverte parcialmente consciente de la sabiduría, verdad, bondad y belleza de la personalidad potencial que constantemente reside en ti." (1199.2) 109:5.1

#### XV. CÓMO GANAN EXPERIENCIA LOS AJUSTADORES

### 1. Los Ajustadores en la mente infantil.

"La psicología de un niño es naturalmente positiva, no negativa. Tantos mortales son negativos porque así fueron educados. Cuando se dice que el niño es positivo se hace referencia a sus impulsos morales, a esos poderes de la mente cuyo surgir señala la llegada del Ajustador del Pensamiento.

"En ausencia de enseñanzas erróneas, la mente del niño normal se mueve en forma positiva, en el surgir de la conciencia religiosa, hacia la rectitud moral y el ministerio social, en vez de moverse negativamente, alejándose del pecado y de la culpa. Puede haber o no conflicto en el desarrollo de la experiencia religiosa, pero siempre están presentes las decisiones inevitables, el esfuerzo y la función de la voluntad humana.

"La elección moral está generalmente acompañada por conflicto moral mayor o menor. Y este primer conflicto se desencadena en la mente del niño entre los impulsos del egoísmo y los impulsos del altruismo. El Ajustador del Pensamiento no descarta los valores de personalidad en la motivación egoísta, pero opera para colocar una ligera preferencia sobre el impulso altruista como conductor a la meta de la felicidad humana y a las alegrías del reino de los cielos." (1131.4) 103:2.5

### 2. Los grandes días del Ajustador.

"Los grandes días en las carreras individuales de los Ajustadores son: primero, cuando el sujeto humano llega al tercer círculo psíquico, asegurando así al Monitor el alcance de la autoactividad y de una gama de función aumentada (siempre y cuando el residente no fuera ya autoactuante); luego, cuando el socio humano consigue el primer círculo psíquico, él y su Ajustador pueden intercomunicarse, por lo menos hasta cierto grado; y finalmente cuando son final y eternamente fusionados." (1212.1) 110:6.22

### 3. La evolución de los Ajustadores.

"El Ajustador alcanza la primera etapa de la evolución con la fusión con el alma sobreviviente de un ser mortal. Así, mientras vosotros estáis por naturaleza evolucionando hacia adentro y hacia arriba de hombre a Dios, los Ajustadores están por naturaleza evolucionando hacia afuera y hacia abajo de Dios a hombre; así el producto final de esta unión de divinidad y humanidad será eternamente el hijo del hombre y el hijo de Dios." (1196.2) 109:1.5

#### 4. La experiencia del Ajustador en los que no sobreviven.

"Pero con aquellos seres que están virtualmente descalificados para la supervivencia por la nefasta herencia de antepasados inferiores e ineptos, muchos Ajustadores vírgenes han servido una experiencia preliminar valiosa de contacto con la mente evolucionaria y de este modo se han vuelto mejor calificados para una asignación subsiguiente a un tipo más elevado de mente en algún otro mundo." (1198.3) 109:3.8

#### 5. Persistencia de todos los valores verdaderos.

"Los Ajustadores no fallan jamás; nunca se pierde nada que valga la supervivencia; todo valor significativo en toda criatura volitiva con toda seguridad sobrevivirá, sin depender de la supervivencia o no supervivencia de la personalidad descubridora o evaluadora de dicho significado. Así es que una criatura mortal puede rechazar la supervivencia; pero la experiencia de vida no se desperdicia; el Ajustador eterno lleva las características valiosas de esa vida de aparente fracaso a algún otro mundo y allí dona estos significados y valores sobrevivientes a un tipo más elevado de mente mortal, uno que tenga capacidad de supervivencia. Ninguna experiencia valiosa ocurre jamás en vano; ningún significado verdadero o valor real perece jamás." (1200.1) 109:6.1

6. El Ajustador salva los valores de los que no sobreviven.

"La conciencia de Dios es equivalente a la integración del yo con el universo, y en sus niveles más altos de la realidad espiritual. Sólo el contenido espiritual de cualquier valor es imperecedero. Aun lo que es verdadero, bello y bueno no puede perecer en la experiencia humana. Si el hombre no elige sobrevivir, el Ajustador sobreviviente conservará esas realidades nacidas del amor y alimentadas en el servicio. Todas estas cosas son parte del Padre Universal. El Padre es amor vivo, y esta vida del Padre reside en sus Hijos. Y el espíritu del Padre reside en los hijos de sus Hijos —los hombres mortales. Al fin y al cabo, la idea del Padre seguirá siendo el más alto concepto humano de Dios" (2097.3) 196:3.35

7. El Ajustador preserva los valores para la siguiente etapa de la existencia.

"Lo que el Ajustador del Pensamiento no puede utilizar en vuestra vida presente, esas verdades que no puede trasmitir exitosamente al hombre de su pareja, preservará fielmente para uso en la próxima etapa de la existencia, tal como ahora lleva de círculo en círculo aquellas cosas que no consigue registrar en la experiencia del sujeto humano, debido a la incapacidad o fracaso de la criatura de ofrecer un grado suficiente de cooperación." (1191.3) 108:5.2

8. No hay nada que pueda ocupar el lugar de la experiencia.

"La experiencia de vida real no tiene sustituto cósmico. La perfección de la divinidad de un Ajustador del Pensamiento recién formado no dota de manera alguna a este Monitor Misterioso de pericia ministrativa experta. La experiencia es inseparable de la existencia viva; es la única cosa que ninguna magnitud de dote divina puede absolverte de la necesidad de obtener mediante la *vida real*. Por lo tanto, lo mismo que todos los seres que viven y funcionan dentro de la esfera presente del Supremo, los Ajustadores del Pensamiento deben adquirir experiencia; deben evolucionar del grupo más bajo e inexperto a los grupos más elevados y más expertos." (1195.4) 109:1.3

#### XVI. LOS POTENCIALES DEL AJUSTADOR RESIDENTE

1. Los potenciales del otorgamiento del Ajustador.

"El hecho de que él envíe espíritus mensajeros procedentes de sí mismo para que habiten en los hombres y las mujeres de vuestro mundo y de otros mundos, no disminuye en modo alguno su capacidad de funcionar como personalidad de espíritu divina y todopoderosa; y no existe límite ninguno al grado o número de estos Monitores espirituales que él pueda y desee enviar. Este don de sí mismo a sus criaturas crea una ilimitada, casi inconcebible posibilidad futura de existencias progresivas y sucesivas para estos mortales divinamente dotados. Y esta pródiga distribución de sí mismo en forma de estas entidades espirituales ministradoras de ninguna manera disminuye la sabiduría y la perfección de verdad y conocimiento que reposan en la persona del Padre todoprudente, omnisapiente y omnipotente." (50.2) 3:4.4

2. Los enormes potenciales de la dotación del Ajustador.

"Los Ajustadores de estado prepersonal, habitan numerosos tipos de criaturas mortales, asegurando así que estos mismos seres puedan sobrevivir la muerte para personalizarse como criaturas morontiales, con la posibilidad de alcanzar el último logro espiritual. Porque, cuando un fragmento del espíritu del Dios eterno, la dádiva prepersonal del Padre personal, habita la mente

de tal criatura dotada de personalidad, ciertamente esta personalidad finita posee el potencial de lo divino y lo eterno y aspira a un destino semejante al Último, aun a un intento de comprensión de lo Absoluto." (70.6) 5:6.5

3. Los Ajustadores nos hacen desear la perfección divina.

"Tu naturaleza más profunda —el Ajustador divino— crea dentro de ti un hambre y sed de rectitud, un certero deseo de perfección divina. La religión es el acto de fe del reconocimiento de este impulso interior al alcance divino; así se obtiene esa confianza y seguridad del alma de la cual te vuelves consciente como camino hacia la salvación, la técnica de la supervivencia de la personalidad y todos aquellos valores que has llegado a considerar verdaderos y buenos." (1107.4) 101:2.14

4. Los potenciales de la fusión con el Ajustador.

"Para el hombre, la fusión eventual y la unidad resultante con el Ajustador residente —la síntesis de la personalidad del hombre y la esencia de Dios— lo transforma, potencialmente, en parte viva del Supremo y asegura para dicho ser anteriormente mortal el derecho al nacimiento eterno de la búsqueda interminable de la finalidad del servicio universal para el Supremo y con él." (1112.2) 101:6.6

5. Los Ajustadores, el potencial de la existencia eterna.

"Your Adjuster is the potential of your new and next order of existence, the advance bestowal of your eternal sonship with God. By and with the consent of your will, the Adjuster has the power to subject the creature trends of the material mind to the transforming actions of the motivations and purposes of the emerging morontial soul." (1191.5) 108:5.4

## XVII. PROBLEMAS Y OBSTÁCULOS DE LOS AJUSTADORES

1. El Ajustador raramente nos habla.

"Los Ajustadores se juegan el juego sagrado y extraordinario de las edades; se ocupan en una de las aventuras supremas del tiempo en el espacio. Y cuán felices son cuando vuestra cooperación les permite prestar ayuda en vuestras cortas luchas del tiempo, a medida que continúan ejecutando sus tareas más vastas de la eternidad. Pero usualmente, cuando vuestro Ajustador intenta comunicarse con vosotros, el mensaje se pierde en las corrientes materiales de los caudales de energía de la mente humana; tan sólo de vez en cuando oís un eco, un eco leve y distante, de la voz divina." (1205.5) 110:3.1

2. Podemos aliviar el problema del Ajustador.

"¿Puedo yo aconsejarte que atiendas al eco distante del fiel llamado del Ajustador a tu alma? El Ajustador residente no puede detener, ni siquiera materialmente alterar, tu carrera de lucha en el tiempo; el Ajustador no puede disminuir las dificultades de la vida mientras atraviesas este mundo de trabajo agotador. El residente divino tan sólo puede pacientemente soportar mientras que luchas la batalla de la vida tal como se la vive en tu planeta; pero podrías, si tan sólo quisieras —al trabajar y preocuparte, al luchar y trabajar—permitir que el valiente Ajustador luche contigo y para ti. Podrías ser reconfortado e inspirado de este modo, seducido y cautivado, si permitieses que el Ajustador te traiga constantemente las ilustraciones del verdadero motivo, el

objetivo final y el propósito eterno de esta difícil lucha hacia arriba contra los problemas comunes de tu mundo material presente." (1223.4) 111:7.2

## 3. Cómo podemos ayudar al Ajustador.

"¿Por qué no ayudas al Ajustador en su tarea de mostrarte la contraparte espiritual de todos estos cansadores esfuerzos materiales? ¿Por qué no permites que el Ajustador te fortifique con las verdades espirituales del poder espiritual mientras luchas con las dificultades temporales de la existencia de las criaturas? ¿Por qué no alientas a este ayudante celestial a que te alegre con la visión clara del enfoque eterno de la vida universal mientras contemplas perplejo los problemas de la hora pasajera? ¿Por qué te rehusas ser esclarecido e inspirado por el punto de vista universal mientras sufres entre las dificultades del tiempo y te pierdes en el laberinto de las incertidumbres que acosan tu viaje en la vida mortal? ¿Por qué no permitir que el Ajustador espiritualice tu pensamiento, aunque tus pies deban caminar por las avenidas materiales de las empresas terrestres?" (1223.5) 111:7.3

## 4. El recital de problemas de un Ajustador.

"Las razas humanas más elevadas de Urantia están mezcladas en forma compleja; son una combinación de muchas razas y cepas de orígenes diferentes. Esta naturaleza compuesta hace extremadamente difícil el trabajo eficiente de los Monitores durante la vida y aumenta indudablemente los problemas tanto del Ajustador como del serafín guardián después de la muerte. No hace mucho estuve presente en Salvington y escuché a un guardián del destino presentar una declaración formal como disculpa de las dificultades de ministrar a su sujeto mortal. Este serafín dijo:

"«Muchas de mis dificultades se debieron al conflicto interminable entre las dos naturalezas de mi sujeto: el impulso de la ambición opuesto a la indolencia animal; los ideales de un pueblo superior mezclados con los instintos de una raza inferior; los altos propósitos de una gran mente antagonizados por el impulso de una herencia primitiva; la visión a largo plazo de un Monitor perspicaz contrapuesta a la miopía de una criatura del tiempo; los planes progresivos de un ser ascendente modificados por los deseos y anhelos de una naturaleza material; los destellos de la inteligencia universal cancelados por los mandatos químico-energéticos de la raza en evolución; el impulso de los ángeles opuesto por las emociones de un animal; el adiestramiento de un intelecto anulado por las tendencias del instinto; la experiencia del individuo opuesta por las propensidades acumuladas de la raza; los fines de los mejores sobrecogidos por la corriente de los peores; el destello de genio neutralizado por la gravedad de la mediocridad; el progreso de lo bueno retardado por la inercia de lo malo; el arte de lo hermoso manchado por la presencia del mal; la fuerza de la salud neutralizada por la debilidad de la enfermedad; la fuente de la fe contaminada por los venenos del temor; el manantial del regocijo amargado por las aguas del dolor; la felicidad de la anticipación desilusionada por la amargura de la realización; los regocijos del vivir constantemente amenazados por los dolores de la muerte. ¡Qué vida y en qué planeta! Y sin embargo, debido a la ayuda e impulso constantemente presentes del Ajustador del Pensamiento, esta alma alcanzó un justo grado de felicidad y éxito y aun ahora ha ascendido a los salones de juicio de los mundos de estancia»." (1223.6) 111:7.4

### 5. Resultados de las comunicaciones abortadas del Ajustador.

"Existe un amplio abismo entre lo humano y lo divino, entre el hombre y Dios. Las razas urantianas son tan considerablemente controladas en forma eléctrica y química, tan altamente

semejantes a los animales en su conducta común, tan emotivas en sus reacciones diarias, que resulta extremadamente difícil para los Monitores guiarlas y dirigirlas. Vosotros estáis tan vacíos de decisiones valientes y cooperación consagrada que vuestro Ajustador residente encuentra casi imposible comunicarse directamente con la mente humana. Aun cuando ellos consiguen trasmitir un resplandor de la nueva verdad al alma mortal evolutiva, esta revelación espiritual, frecuentemente, ciega tanto a la criatura como para precipitarla en una convulsión de fanatismo o iniciar algún otro trastorno intelectual que resulta desastroso. Muchas religiones nuevas y muchos extraños «ismos» han nacido de las comunicaciones abortadas, imperfectas, mal entendidas, y confusas de los Ajustadores del Pensamiento." (1207.5) 110:4.5

## 6. El subconsciente y el superconsciente en relación con los Ajustadores.

"Ciertas presentaciones repentinas de pensamientos, conclusiones y otras imágenes de la mente son a veces resultado del trabajo directo o indirecto del Ajustador; pero mucho más frecuentemente, son la emergencia súbita a la conciencia de ideas que se han ido agrupando en los niveles mentales sumergidos, sucesos naturales y diarios de la función psíquica normal y ordinaria inherentes a los circuitos de la mente animal evolutiva. (En contraste con estas emanaciones subconscientes, las revelaciones del Ajustador aparecen a través de los reinos de lo superconsciente.)" (1207.3) 110:4.3

## 7. Lo que no se puede hacer aquí, se hará allí.

"Confiad todos los asuntos de la mente más allá del nivel de la conciencia a la custodia de los Ajustadores. En el momento propicio, si no en este mundo entonces en los mundos de estancia, os rendirán cuenta de su custodia, y finalmente traerán a luz esos significados y valores confiados a su cuidado y control. Resurgirán todo tesoro valioso de la mente mortal, si vosotros sobrevivís." (1207.4) 110:4.4

#### 8. Los múltiples obstáculos de los Ajustadores.

"Pero vuestras actitudes mentales inquietas y en rápido cambio frecuentemente dificultan los planes e interrumpen la tarea de los Ajustadores. Su tarea no está tan sólo interferida por la naturaleza innata de las razas mortales, sino que también se retarda considerablemente este ministerio por vuestras propias opiniones preconcebidas, ideas fijas y prejuicios antiguos. Debido a estos obstáculos, muchas veces sólo sus creaciones no terminadas emergen a la conciencia, y por consiguiente es inevitable la confusión del concepto. Por lo tanto, al escrutar las situaciones mentales, hay seguridad tan sólo en el reconocimiento pronto de cada pensamiento y toda experiencia lo que éste real y fundamentalmente es, desechando enteramente lo que podría haber sido." (1199.4) 109:5.3

#### 9. No identifiquen conciencia y Ajustadores.

"No confundáis ni mezcléis la misión de influencia del Ajustador con lo que comúnmente se conoce como la conciencia moral; no están relacionadas directamente. La conciencia moral es una reacción humana y puramente psíquica. No debe despreciarse, pero no es la voz de Dios en el alma, como en efecto sería la del Ajustador si tal voz pudiera ser oída. La conciencia moral, con justicia, os amonesta para que hagáis el bien; pero el Ajustador, además, intenta deciros qué es verdaderamente el bien; o sea, lo hace cuando, y, si sois capaces de percibir la guía del Monitor." (1207.7) 110:5.1

10. La relación de los Ajustadores con los sueños.

"Las experiencias oníricas del hombre, esa procesión desordenada y desconectada de la mente durmiente no coordinada, ofrecen prueba adecuada del fracaso de los Ajustadores en la armonización y asociación de los factores divergentes de la mente del hombre. En una sola vida humana, los Ajustadores simplemente no pueden coordinar y sincronizar arbitrariamente dos tipos tan dispares y distintos de pensamiento tales como el humano y el divino. Cuando lo hacen, así como lo han hecho a veces, dichas almas son trasladadas directamente a los mundos de estancia sin necesidad de pasar a través de la experiencia de la muerte." (1208.1) 110:5.2

"Es extremadamente peligroso postular el contenido Ajustador de la vida onírica. Los Ajustadores sí trabajan durante el sueño, pero vuestras experiencias ordinarias de sueños son fenómenos puramente fisiológicos y psicológicos. Del mismo modo, es arriesgado intentar la diferenciación del registro del Ajustador de la recepción más o menos continua y consciente de los dictados de la conciencia mortal. Éstos son problemas que deberán solucionarse mediante la discriminación individual y la decisión personal. Pero un ser humano haría mejor en errar rechazando la expresión de un Ajustador creyéndola una experiencia puramente humana que en equivocarse al exaltar una reacción de la mente mortal a la esfera de dignidad divina. Recordad que la influencia del Ajustador del Pensamiento es en su mayor parte, aunque no totalmente, una experiencia superconsciente." (1208.4) 110:5.5

11. Ideas peligrosas respecto a la voz del Ajustador.

"Vosotros os comunicáis con vuestro Ajustador en grados variables y cada vez más a medida que ascendéis los círculos psíquicos, a veces directamente, pero con más frecuencia indirectamente. Pero es peligroso jugar con la idea de que cada nuevo concepto que se origina en la mente humana sea el dictado del Ajustador. Más frecuentemente, en los seres de vuestra orden, aquello que aceptáis como la voz del Ajustador es en realidad la emanación de vuestro propio intelecto. Éste es terreno peligroso, y cada ser humano debe solucionar estos problemas por sí mismo de acuerdo con su sabiduría humana natural y su discernimiento superhumano." (1208.5) 110:5.6

#### XVIII. EL LOGRO DE LA INMORTALIDAD

1. El logro de los círculos psíquicos no es la fusión del Ajustador.

"El logro de los siete círculos cósmicos no iguala la fusión con el Ajustador. Hay muchos mortales que viven en Urantia que han alcanzado sus círculos; pero la fusión depende de logros espirituales aun mayores y más sublimes: del logro de una sincronización final y completa de la voluntad mortal con la voluntad de Dios tal como reside en el Ajustador del Pensamiento." (1212.2) 110:7.1

2. La fusión con el Ajustador puede ocurrir antes de la muerte física.

"Cuando un ser humano ha completado los círculos de logro cósmico, y más allá, cuando la elección final de la voluntad mortal permite que el Ajustador complete la asociación de la identidad humana con el alma morontial durante la vida evolucionaria y física, estos enlaces consumados, entre el alma y el Ajustador, proceden independientemente a los mundos de estancia, y entonces se promulga el mandato de Uversa que provee la fusión inmediata del Ajustador y del alma morontial. Esta fusión durante la vida física consume instantáneamente al

cuerpo material; los seres humanos que pudieran presenciar tal espectáculo tan sólo observarían al mortal que está siendo trasladado, desaparecer «en carros de fuego»." (1212.3) 110:7.2

## 3. Los Ajustadores que han trasladado a sus sujetos eran altamente expertos.

"La mayoría de los Ajustadores que han trasladado a sus sujetos desde Urantia eran altamente expertos y se habían inscrito como residentes previos en numerosos mortales en otras esferas. Recordad, los Ajustadores ganan valiosa experiencia de residencia en los planetas del orden de préstamo; no se deduce que los Ajustadores ganan experiencia tan sólo para el trabajo avanzado en aquellos sujetos mortales que no sobreviven." (1212.4) 110:7.3

## 4. Los potenciales de ser uno con el Ajustador tras la fusión.

"Subsiguiente a la fusión mortal, los Ajustadores comparten vuestro destino y experiencia; *ellos son vosotros*. Después de la fusión del alma morontial inmortal y el Ajustador asociado, toda la experiencia y todos los valores del uno se vuelven finalmente posesión del otro, de manera que los dos son efectivamente una entidad. En cierto sentido, este nuevo ser es del pasado eterno así como también para el futuro eterno. Todo lo que fuera cierta vez humano en el alma sobreviviente y todo lo que es experiencialmente divino en el Ajustador se vuelven la posesión real de la personalidad universal nueva y siempre ascendente. Pero en cada nivel del universo el Ajustador puede dotar a la nueva criatura tan sólo con aquellos atributos que tienen sentido y valor para ese nivel. Se puede lograr una *unicidad* absoluta con el Monitor divino, un agotamiento completo de la dote de un Ajustador, tan sólo en la eternidad subsiguiente al logro final del Padre Universal, el Padre de los espíritus, por siempre la fuente de estos dones divinos." (1212.5) 110:7.4

### 5. Pocos urantianos pueden esperar el traslado.

"Pero con la gran mayoría de los habitantes urantianos el Ajustador debe aguardar pacientemente la llegada de la liberación de la muerte; ha de aguardar la liberación del alma naciente de la dominación casi completa de los esquemas energéticos y de las fuerzas químicas inherentes a vuestra orden material de existencia. La dificultad principal que vosotros experimentáis al poneros en contacto con vuestro Ajustador consiste en esta misma naturaleza material inherente. Sólo tan pocos mortales son verdaderos pensadores; vosotros no desarrolláis ni disciplináis espiritualmente a vuestras mentes hasta el punto de realizar un enlace favorable con los Ajustadores divinos. El oído de la mente humana es casi sordo a las solicitudes espirituales que el Ajustador traduce de los mensajes múltiples de las transmisiones universales de amor que proceden del Padre de las misericordias. El Ajustador encuentra casi imposible registrar estas guías espirituales inspiradoras en una mente animal tan completamente dominada por las fuerzas químicas y eléctricas inherentes a vuestra naturaleza física."(1213.1) 110:7.6

## 6. Los Ajustadores pocas veces pueden hablarnos.

"Los Ajustadores se regocijan con ponerse en contacto con la mente mortal; pero deben ser pacientes a lo largo de los muchos años de estadía silenciosa durante los cuales son incapaces de abrirse paso por la resistencia animal y de comunicarse directamente con vosotros. Cuanto más alto ascienden los Ajustadores del Pensamiento en la escala del servicio, más eficaces se vuelven. Pero jamás pueden saludaros, en la carne, con el mismo afecto pleno, comprensivo y lleno de expresión con que lo harán cuando los discernáis de mente a mente en los mundos de estancia." (1213.2) 110:7.7

"Aunque la voz del Ajustador está siempre dentro de vosotros, la mayoría de vosotros rara vez la oiréis durante la vida mortal. Los seres humanos por debajo del tercero y segundo círculo de logro raramente oyen la voz directa del Ajustador excepto en los momentos de deseo supremo, en una situación suprema y después de una decisión suprema." (1213.4) 110:7.9

## 7. Mensaje personal de un Ajustador.

"Durante la realización y ruptura de un contacto entre la mente mortal de un reservista del destino y los supervisores planetarios, a veces el Ajustador residente está situado de tal manera que se hace posible trasmitir un mensaje al socio mortal. No hace mucho, en Urantia, un Ajustador autoactuante trasmitió tal mensaje a su asociado humano, un miembro del cuerpo de reserva del destino. Este mensaje comenzaba con estas palabras: «Ahora, sin injuria ni peligro para el sujeto de mi devoción solícita y sin intento de desalentar ni castigar, para mí, registrad mi súplica». A continuación se oyó una admonición bellamente conmovedora y emotiva. Entre otras cosas, el Ajustador imploró, «que me otorgue más fielmente su cooperación sincera, que tolere más alegremente las tareas de mi emplazamiento, que lleve a cabo más fielmente el programa de mi arreglo, que pase más pacientemente las pruebas de mi selección, que camine más persistente y alegremente por el camino de mi elección, que reciba más humildemente crédito para que se acumule como resultado de mis esfuerzos incesantes —trasmitid ésta mi súplica al hombre en quien resido. En él vierto la devoción suprema y el afecto de un espíritu divino. Y más, decid a mi sujeto amado que funcionaré con sabiduría y poder hasta el fin mismo, hasta que se acabe la última contienda terrestre; seré fiel a mi fideicomiso de personalidad. Y le exhorto a la supervivencia, para que no me desilusione, para que no me prive de la recompensa a mi lucha paciente e intensa. De la voluntad humana depende nuestro logro de la personalidad. De círculo en círculo he ascendido pacientemente a esta mente humana, y tengo testimonio de que el jefe de mi propia clase me otorga su aprobación. De círculo en círculo estoy prosiguiendo hacia el juicio. Aguardo con placer y sin aprehensión la llamada del destino; estoy preparado a someterme a todos los tribunales de los Ancianos de los Días»." (1213.5) 110:7.10

## 8. El Ajustador es el potencial de la inmortalidad.

"El envío de los Ajustadores, su morar dentro de vosotros, es en efecto uno de los misterios insondables de Dios el Padre. Estos fragmentos de la naturaleza divina del Padre Universal conllevan el potencial de la inmortalidad de las criaturas. Los Ajustadores son espíritus inmortales, y la unión con ellos confiere vida eterna al alma del mortal fusionado." (448.8) 40:7.1

#### XIX. LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO TRAS LA MUERTE

1. Con la muerte, los Ajustadores regresan a Divinington.

"Cuando ocurre la muerte, sea ésta de naturaleza material, intelectual o espiritual, el Ajustador se despide de su anfitrión mortal y parte hacia Divinington. Desde las sedes centrales del universo local y los superuniversos se hace un contacto reflexivo con los supervisores de ambos gobiernos, y el Monitor se registra ausente por el mismo número que indicó su ingreso en los dominios del tiempo." (1231.1) 112:4.1

2. Con la muerte, el Ajustador regresa al Padre.

"Cuando los Ajustadores del Pensamiento retornan al Padre, vuelven al dominio de origen supuesto, Divinington; y probablemente como parte de esta experiencia exista un contacto real con la personalidad paradisiaca del Padre, así como también con la manifestación especializada de la divinidad del Padre que se dice estar situada en esta esfera secreta." (1179.5) 107:3.2

## 3. Se reconocen tres tipos de muerte.

- "1. Muerte espiritual (muerte del alma). Si y cuando el hombre mortal rechaza finalmente la supervivencia; si ha sido pronunciado espiritualmente insolvente, morontialmente en bancarrota, en la opinión conjunta del Ajustador y del serafín sobreviviente, una vez que se haya registrado dicho consejo coordinado en Uversa, y después que los Censores y sus asociados reflectores han verificado estos hallazgos, los gobernantes de Orvonton ordenan la liberación inmediata del Monitor residente. Pero esta liberación del Ajustador de ninguna manera afecta los deberes del serafín personal o de grupo en cuanto a ese individuo abandonado por el Ajustador. Este tipo de muerte es final en su significación a pesar de la continuación temporal de las energías vivientes de los mecanismos físicos y mentales. Desde el punto de vista cósmico, este mortal ya está muerto; la vida que continúa indica meramente la persistencia del impulso material de las energías cósmicas.
- "2. Muerte intelectual (muerte de la mente). Cuando los circuitos vitales del ministerio ayudante más elevado se interrumpen por las aberraciones del intelecto o por la destrucción parcial del mecanismo del cerebro, y si estas condiciones pasan a cierto punto crítico de irreparabilidad, se libera inmediatamente el Ajustador residente para partir hacia Divinington. En los registros universales una personalidad mortal se considera muerta cuando los circuitos esenciales de la mente de la acción volitiva humana han sido destruidos. Nuevamente, ésta es la muerte, a pesar de la función continuada de los mecanismos vivientes del cuerpo físico. El cuerpo menos la mente volitiva ya no es humano, pero de acuerdo con la selección previa de la voluntad humana, el alma de dicho individuo puede sobrevivir.
- "3. Muerte física (muerte del cuerpo y de la mente). Cuando la muerte sobrecoge a un ser humano, el Ajustador permanece en la citadela de la mente hasta que ésta cesa su función como mecanismo inteligente, más o menos en el momento en que las energías medibles del cerebro cesan sus pulsaciones rítmicas vitales. Después de esta disolución, el Ajustador se despide de esta mente evaneciente, sin ceremonia, tal como entrara en ella años atrás, y procede a Divinington vía Uversa." (1229.8) 112:3.1

#### 4. Hay dos factores que sobreviven a la muerte.

"Después de la muerte, el cuerpo material retorna al mundo elemental del cual se derivó, pero persisten dos factores no materiales de la personalidad sobreviviente: el Ajustador del Pensamiento preexistente, con la transcripción de la memoria de la carrera mortal, se dirige a Divinington; al mismo tiempo el alma morontial inmortal del humano fallecido permanece en la custodia del guardián del destino. Estas fases y formas del alma, estas fórmulas de identidad otrora cinéticas pero en este momento estáticas, son esenciales para la repersonalización en los mundos morontiales; y es la reunión del Ajustador con el alma la que vuelve a constituir la personalidad sobreviviente, la que te vuelve conciencia al tiempo del despertar morontial.

"Para los que no tienen guardianes seráficos personales, los custodios de grupo efectúan fiel y eficientemente el mismo servicio de mantenimiento seguro de la identidad y resurrección de la

personalidad. Los serafines son indispensables para volver a reunir la personalidad." (1230.3) 112:3.5

#### 5. Personalidad e identidad diferenciadas.

"En el momento de la muerte el Ajustador del Pensamiento pierde temporalmente la personalidad, pero no la identidad; el sujeto humano pierde temporalmente la identidad, pero no la personalidad; en los mundos de estancia ambos se reúnen en manifestación eterna. Un Ajustador del Pensamiento que haya partido no vuelve jamás a la tierra como el ser en el cual residiera anteriormente; personalidad no se manifiesta jamás sin la voluntad humana; y un ser humano des-Ajustadorizado no manifiesta jamás, después de la muerte, una identidad activa ni establece comunicación alguna con los seres vivos de la tierra. Estas almas des-Ajustadorizadas están total y absolutamente inconscientes durante el sueño largo o corto de la muerte. No puede haber exhibición alguna de ningún tipo de personalidad ni habilidad de comunicación con otras personalidades hasta que se haya completado la supervivencia. Aquellos que van a los mundos de estancia no se les permite enviar mensajes a sus seres queridos. Es política de todos los universos prohibir dicha comunicación durante el período de una dispensación corriente." (1230.5) 112:3.7

#### 6. El Ajustador del Pensamiento y la memoria.

"Las transcripciones de la mente mortal y los esquemas activos de la memoria de la criatura tal como son transformadas desde los niveles materiales a los espirituales, son posesión individual del Ajustador del Pensamiento antes residente; estos facto-res espiritizados de la mente, la memoria, y la personalidad de la criatura son por siempre parte de dichos Ajustadores. La matriz-mente de la criatura y los potenciales pasivos de la identidad están presentes en el alma morontial confiada a los cuidados de los guardianes seráficos del destino. Y es la reunión del alma morontial confiada a los serafines y de la mente de espíritu confiada al Ajustador la que vuelve a ensamblar la personalidad de la criatura y constituye la resurrección del sobreviviente durmiente." (533.1) 47:3.3

#### 7. La discriminación de la memoria del Ajustador.

"Aun para los candidatos para la fusión con el Ajustador, tan sólo aquellas experiencias humanas que fueron de valor espiritual son posesiones comunes del sobreviviente mortal y del Ajustador que retorna y por lo tanto son recordadas inmediatamente después de la supervivencia mortal. En cuanto a aquellos acontecimientos que no fueron de significación espiritual, aun estos candidatos a la fusión con el Ajustador deben depender del atributo de la reacción de reconocimiento en el alma sobreviviente. Y puesto que cualquier acontecimiento puede tener una connotación espiritual para un mortal pero no para otro, es posible que un grupo de seres ascendentes contemporáneos del mismo planeta reúnan su bagaje de acontecimientos recordados por el Ajustador y de esta manera reconstruyan cualquier experiencia que hayan tenido en común y que fue de valor espiritual para cualquiera de ellos." (451.3) 40:9.7

### XX. LA FUSIÓN CON EL AJUSTADOR

### 1. El periodo de galanteo con el Ajustador.

"Hoy en día estás pasando por un período de galanteo con tu Ajustador; y si demuestras ser fiel a la confianza puesta en ti por el espíritu divino que busca a tu mente y a tu alma en la unión

eterna, eventualmente se producirá esa unidad morontial, esa armonía excelsa, esa coordinación cósmica, esa sincronización divina, esa fusión celestial, esa mezcla de identidad sin fin, esa unidad de ser que es tan perfecta y final que aun las personalidades más expertas jamás pueden segregar o reconocer como identidades separadas a los socios de la fusión: el hombre mortal y el Ajustador divino." (1204.4) 110:1.6

### 2. La fusión hace uno a Dios y al hombre.

"La fusión con el Ajustador del Pensamiento imparte a la personalidad actualidades eternas que previamente eran tan sólo potenciales. Entre estas nuevas dotes podemos mencionar: fijación de la cualidad de divinidad, experiencia y memoria de la eternidad pasada, inmortalidad y una fase de la absolutez potencial cualificada.

"Cuando hayas recorrido tu curso terrestre en tu forma temporal, te despertarás en las orillas de un mundo mejor, y finalmente te reunirás con tu fiel Ajustador en un abrazo eterno. Esta fusión constituye el misterio de hacer uno solo de Dios y el hombre, el misterio de la evolución de la criatura finita, pero es eternamente verdadero. La fusión es el secreto de la esfera sagrada de Ascendington, y ninguna criatura, salvo las que han experimentado la fusión con el espíritu de la Deidad, puede comprender el verdadero significado de los valores actuales que se combinan cuando la identidad de una criatura del tiempo se torna eternamente una con el espíritu de la Deidad Paradisiaca." (1237.3) 112:7.1

## 3. La fusión termina con todos los peligros de fracaso.

"Cuando se ha efectuado la fusión con el Ajustador, ya no puede existir ningún peligro futuro que amenace la carrera eternal de dicha personalidad. Los seres celestiales pasan por pruebas a lo largo de una larga experiencia, pero los mortales pasan por un período de pruebas relativamente corto e intenso en los mundos evolucionarios y morontiales." (1237.6) 112:7.4

#### 4. Donde se da normalmente la fusión.

"Generalmente se efectúa la fusión con el Ajustador mientras el ascendente reside dentro de su sistema local. Puede suceder en el planeta de natividad como trascendencia de la muerte natural; puede ocurrir en cualquiera de los mundos de estancia o en la sede del sistema; aun se puede retrasar hasta el tiempo de la estadía en la constelación; o, en casos especiales, puede no ser consumada hasta que el ascendente no esté en la capital del universo local." (1237.5) 112:7.3

## 5. La adopción de un nuevo nombre.

"Frecuentemente se conocen los sujetos humanos por el número de su Ajustador; los mortales no reciben verdaderos nombres universales hasta después de la fusión con el Ajustador, unión señalada por la dotación de un nuevo nombre para la nueva criatura por parte del guardián del destino." (1188.5) 108:3.3

#### 6. Lo que significa la fusión con el Ajustador.

"A partir del tiempo de la fusión con el Ajustador, el estado del ascendente es el de una criatura evolucionaria. El miembro humano fue el primero en disfrutar de personalidad, y por consiguiente, está por encima del Ajustador en todo asunto relacionado con el reconocimiento de la personalidad. La sede Paradisiaca de este ser fusionado es Ascendington, no Divinington, y

esta combinación única de Dios y hombre se considera como un mortal ascendente hasta llegar al Cuerpo de los Finalistas.

"Una vez que un Ajustador se fusiona con un mortal ascendente, el número de ese Ajustador se borra de los registros del superuniverso. Lo que pasa en los registros de Divinington yo no lo sé, pero supongo que el registro de ese Ajustador se traslada a los círculos secretos de las cortes interiores de Grandfanda, el jefe interino del Cuerpo de los Finalistas.

"Con la fusión Ajustadora, el Padre Universal ha cumplido su promesa del don de sí mismo a sus criaturas materiales; ha satisfecho la promesa, ha consumado el plan, del otorgamiento de divinidad sobre la humanidad. Ahora comienza el intento humano de realizar y actualizar las posibilidades ilimitadas que son inherentes a la sociedad excelsa con Dios que de este modo se ha tornado un hecho." (1239.1) 112:7.12

## 7. La fusión hace que la filiación sea un hecho.

"Vuestras propias razas de mortales sobrevivientes pertenecen a este grupo de Hijos ascendentes de Dios. Sois ahora hijos planetarios, criaturas evolucionarias derivadas de las implantaciones de los Portadores de Vida y modificadas por la infusión de la vida adánica; apenas si sois hijos ascendentes; pero vosotros sois realmente hijos con potencial de ascensión —aun hasta las más elevadas alturas de gloria y alcance de la divinidad— y vosotros podéis llegar a este estado espiritual de filiación a través de la fe y a través de la cooperación por libre voluntad con las actividades espiritualizantes de los Ajustadores residentes. Cuando tú y tu Ajustador seáis finalmente, y para siempre, fusionados; cuando vosotros dos paséis a ser uno, así como en Cristo Micael el Hijo de Dios y el Hijo del Hombre son uno, entonces de hecho habréis llegado a ser los hijos ascendentes de Dios." (448.9) 40:7.2

### 8. El Ajustador gana la personalidad.

"¿Acaso el Ajustador triunfante ha ganado estado de personalidad gracias a su magnífico servicio a la humanidad, o bien es que el valiente ser humano ha adquirido estado de inmortalidad a través de sus sinceros esfuerzos por alcanzar un estado de semejanza con el Ajustador? No es ninguna de las dos cosas; los dos juntos han logrado la evolución de un miembro de una de las órdenes únicas de personalidades ascendentes del Supremo, que será por siempre hallado útil, fiel y eficaz, un candidato para crecimiento y desarrollo ulteriores, por siempre dirigido hacia arriba y que no cesa jamás la ascensión excelsa hasta atravesar los siete circuitos de Havona y hasta que el alma antaña de origen terrestre se encuentre en reconocimiento adorador de la personalidad real del Padre en el Paraíso." (1238.4) 112:7.9

## 9. Los potenciales de la fusión con el Ajustador.

"La fusión con un fragmento del Padre Universal es equivalente a una ratificación divina del futuro logro del Paraíso, y tales mortales fusionados con el Ajustador son la única clase de seres humanos cuya totalidad atraviesa los circuitos de Havona y encuentra a Dios en el Paraíso. Para los mortales fusionados con el Ajustador la carrera del servicio universal está ampliamente abierta. ¡Qué dignidad de destino y gloria de logro aguarda a cada uno de vosotros! ¿Apreciáis verdaderamente todo lo que se ha hecho a vuestro favor? ¿Comprendéis la grandeza de las alturas de logro eterno que se extiende ante vosotros? ¿Aun ante vosotros, quienes ahora marcháis penosamente por el camino humilde de la vida atravesando vuestro así llamado «valle de lágrimas»?" (449.3) 40:7.5

### 10. La experiencia de los Ajustadores que no se fusionan.

"Un Ajustador experiencial permanece con un ser humano primitivo durante su entera vida en la carne. Los Ajustadores contribuyen mucho al avance del hombre primitivo, pero no son capaces de formar una unión eterna con dichos mortales. Este ministerio transitorio de los Ajustadores cumple dos propósitos: primero, obtienen una experiencia valiosa y real de la naturaleza y operación del intelecto evolucionario, una experiencia que será inapreciable en relación con los contactos futuros en otros mundos con seres de desarrollo superior. Segundo, la estadía transitoria de los Ajustadores contribuye mucho hacia la preparación de los sujetos mortales para una posible fusión subsiguiente con el Espíritu. Todas las almas de este tipo que buscan a Dios logran la vida eterna a través del abrazo espiritual del Espíritu Materno del universo local, tornándose así en mortales ascendentes del régimen del universo local. Muchas personas de Urantia pre-adánica avanzaron de esta manera a los mundos de estancia de Satania." (446.1) 40:5.10

### XXI. EL AJUSTADOR DEL PENSAMIENTO DE JESÚS

### 1. La llegada del Ajustador de Jesús.

"Poco más de un año después del regreso a Nazaret, el niño Jesús llegó a la edad de su primera decisión personal y sinceramente moral; y para entonces llegó a morar en él un Ajustador del Pensamiento, el don divino del Padre del Paraíso. Este Ajustador había servido anteriormente a Maquiventa Melquisedek, o sea que ya había obtenido una experiencia en relación con la encarnación de un ser supermortal en la semejanza de la carne mortal. Este acontecimiento ocurrió el 11 de febrero del año 2 a. de J.C. Jesús no tuvo más conciencia de la llegada del Monitor divino que la que tienen millones y millones de otros niños quienes hasta entonces y desde ese día, han recibido del mismo modo al Ajustador del Pensamiento para que resida en su mente, y trabaje por la espiritualización última de estas mentes y la supervivencia eterna de su alma inmortal evolutiva." (1357.5) 123:2.1

### 2. La personalización del Ajustador de Jesús.

"Ordinariamente, cuando un mortal llega a tales altos niveles de perfección de la personalidad, ocurren esos fenómenos preliminares de elevación espiritual que culminan finalmente en la fusión del alma madura del mortal con su Ajustador divino asociado. Y aparentemente debía producirse un cambio de esta naturaleza en la experiencia de la personalidad de Jesús de Nazaret ese mismo día en que descendió al Jordán acompañado por sus dos hermanos para ser bautizado por Juan. Esta ceremonia era el acto final de su vida puramente humana en Urantia, y muchos observadores superhumanos esperaban presenciar la fusión del Ajustador con la mente que habitaba, pero estaban destinados todos ellos a sufrir una desilusión. Ocurrió algo nuevo y aun más grande. Mientras Juan ponía sus manos sobre Jesús para bautizarlo, el Ajustador residente se despidió para siempre del alma humana perfeccionada de Josué ben José. Pocos momentos después, esta entidad divina regresó de Diviningtón como un Ajustador Personalizado y jefe de su clase en todo el universo local de Nebadon. Así pues pudo Jesús ver a su propio ex espíritu divino descendiendo sobre él de regreso en forma personalizada. Y oyó ahora a este mismo espíritu de origen del Paraíso hablar y decir: «Éste es mi Hijo amado en quien tengo complacencia». Juan, y los dos hermanos de Jesús, también oyeron estas palabras. Los discípulos de Juan, que estaban a la orilla del río, no oyeron estas palabras ni vieron la aparición del Ajustador Personalizado. Sólo los ojos de Jesús contemplaron al Ajustador Personalizado." (1511.2) 136:2.3

### 3. La experiencia y la función del Ajustador de Jesús.

"Las actividades de los Ajustadores en vuestro universo local son dirigidas por el Ajustador Personalizado de Micael de Nebadon, ese mismo Monitor que lo guió paso a paso cuando éste vivió su vida humana en la carne de Josué ben José. Fiel a su en-cargo fue este extraordinario Ajustador, y sabiamente dirigió este valeroso Monitor la naturaleza humana, guiando constantemente la mente mortal del Hijo del Paraíso en la selección del camino de la voluntad perfecta del Padre. Este Ajustador había servido previamente con Maquiventa Melquisedek en los días de Abraham y había realizado obras tremendas tanto antes de esta residencia como entre estas experiencias de autootorgamiento." (1200.4) 109:6.4

#### 4. La función de los Ajustadores Personalizados.

"No podemos decir si los fragmentos no Ajustador del Padre son personalizables, pero se os ha informado de que la personalidad es la dotación soberana del libre albedrío del Padre Universal. Por lo que sabemos, el tipo Ajustador del fragmento del Padre alcanza la personalidad sólo mediante la adquisición de atributos personales a través del servicio y ministerio a un ser personal. Estos Ajustadores Personalizados tienen su hogar en Divinington, donde enseñan y dirigen a sus asociados prepersonales.

"Los Ajustadores del Pensamiento Personalizados son los estabilizadores y compensadores no asignados, libres de trabas y soberanos del vasto universo de los universos. Ellos combinan experiencia de Creador y de criatura —existencial y experiencial. Son conjuntamente seres temporales y de la eternidad. Asocian lo prepersonal y lo personal en la administración del universo.

"Los Ajustadores Personalizados son los ejecutivos omnisapientes y poderosos de los Arquitectos del Universo Maestro. Son los agentes personales del ministerio pleno del Padre Universal —personal, prepersonal y superpersonal. Son los ministros personales de lo extraordinario, de lo poco común y lo inesperado en todos los reinos de las esferas absonitas trascendentales del dominio del Dios el Último, y aun hasta los niveles de Dios el Absoluto.

"Son los seres exclusivos de los universos que comprenden dentro de su ser todas las relaciones de personalidad conocidas; son omnipersonales —están antes de la personalidad, son la personalidad y están después de la personalidad. Ministran la personalidad del Padre Universal en el pasado eterno, el presente eterno y el futuro eterno." (1201.2) 109:7.1

### XXII. EL HOMENAJE DE TABAMANTIA A LOS AJUSTADORES

"Es interesante observar que los inspectores del universo local cuando están efectuando un examen planetario siempre se dirigen al jefe planetario de los Ajustadores del Pensamiento, del mismo modo que hacen encargos a los jefes de los serafines y a los líderes de otras órdenes de seres relacionados con la administración de un mundo en evolución. No hace mucho tiempo, Urantia tuvo una inspección periódica de este tipo por parte de Tabamantia, el supervisor soberano de todos los planetas de experimento de vida en el universo de Nebadon. Y los registros revelan, que además de entregar sus advertencias y procesos a los varios jefes de personalidades superhumanas, también transmitió el siguiente mensaje al jefe de los Ajustadores, ubicado o en el planeta, o en Salvington, o en Uversa, o en Divinington, no lo sabemos exactamente, pero dijo:

"«Ahora pues me apersono ante vosotros, superiores muy por encima mío, habiendo sido colocado a cargo temporal de la serie planetaria experimental; y deseo expresar admiración y profundo respeto por este grupo magnífico de ministros celestiales, los Monitores Misteriosos, quienes se han ofrecido como voluntarios para servir en esta esfera irregular. Sea cual fuere la crisis, vosotros jamás falláis. No se encuentra en todos los registros de Nebadon ni ante las comisiones de Orvonton acusación alguna contra un Ajustador divino. Habéis sido leales a vuestro fideicomiso. Habéis permanecido divinamente fieles. Habéis ayudado a ajustar los errores y a compensar las limitaciones de todos los que laboran en este confuso planeta. Vosotros sois seres maravillosos, guardianes del bien en las almas de este reino atrasado. Yo me inclino ante vosotros, aunque estéis aparentemente bajo mi jurisdicción como ministros voluntarios. Yo os hago una reverencia en reconocimiento humilde de vuestro exquisito altruismo, vuestro ministerio comprensivo, y vuestra devoción imparcial. Vosotros merecéis el nombre de servidores semejantes a Dios de los habitantes mortales de este mundo destrozado por las luchas, afligido por el sufrimiento y afectado por las enfermedades. ¡Yo os honro! Casi os adoro!»" (1189.1) 108:3.5

## TEXTOS DE LA BIBLIA QUE EVOCAN A LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

"Ciertamente espíritu hay en el hombre, y el soplo del Omnipotente lo hace que entienda." Job 32:8.

"Por dentro me apremia el espíritu." Job 32:18.

"En tu mano encomiendo mi espíritu." Salmos 31:5.

"Lámpara de Jehová es el espíritu del hombre." Prov. 20:27.

"¿Quién sabe si el espíritu de los hijos de los hombres sube a lo alto?" Ecl. 3:21.

"Y el espíritu vuelve a Dios que lo dio" Ecl. 12:7.

"He puesto sobre él mi espíritu." Isa. 42:1.

"Palabra de Jehová... que funda la tierra y forma el espíritu del hombre dentro de él." Zac. 12:1.

"Los cielos le fueron abiertos, y vio al Espíritu de Dios que descendía como paloma y se posaba sobre él." Mat. 3:16.

"Mientras lo apedreaban, Esteban oraba y decía: «Señor Jesús, recibe mi espíritu»." Hechos 7:59.

"No vivís según la carne, sino según el Espíritu, si es que el Espíritu de Dios está en vosotros." Rom. 8:9.

### MÁS SOBRE LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

### I. LA NATURALEZA DE LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

- 1. Los Ajustadores proceden directamente del Padre Universal—son entidades fragmentadas del Dios infinito. (1177.3) 107:1.2
- 2. Al descender de Dios, el Ajustador abraza el alma humana y asciende hacia Dios. (380.2) 34:6.1

- 3. La duración del viaje de un Ajustador desde Divinington hasta Urantia es de menos de 118 horas. (1186.7) 108:1.9
- 4. Se reconocen siete grandes divisiones de Ajustadores.
  - 1. Ajustadores vírgenes.
  - 2. Ajustadores avanzados.
  - 3. Ajustadores supremos.
  - 4. Ajustadores desaparecidos.
  - 5. Ajustadores liberados.
  - 6. Ajustadores fusionados.
  - 7. Ajustadores Personalizados. (1178.2) 107:2.1
- 5. Los Ajustadores son la presencia divina—son realidades auténticas. (1183.3) 107:7.1
- 6. Aunque los Ajustadores utilizan la gravedad, no están sujetos a ella. (1183.1) 107:6.6
- 7. Los Ajustadores no son personalidades, pero tienen prerrogativas de volición, selección y amor. (1183.4) 107:7.2

#### II. LOS MONITORES MISTERIOSOS

- 1. Esta presencia divina en la mente de los hombres es el misterio de los misterios. (26.3) 1:4.1
- 2. Los Monitores Misteriosos son el amor del Padre encarnado en las almas de los hombres. (1176.2) 107:0.2
- 3. Los Ajustadores no personalizados y los no fusionados son visibles solo para los Ajustadores Personalizados. (1180.7) 107:4.4
- 4. Los Ajustadores se identifican por la "luz piloto"—luminosidad espiritual. (1181.1) 107:4.5
- 5. Los Ajustadores son espíritu puro y energía pura, y poseen conciencia—premente. (1182.3) 107:6.1
- 6. La conciencia del Ajustador es como la del Padre Universal y el Hijo Eterno. (1181.4) 107:5.1
- 7. Los Ajustadores tienen una forma de premente; conocen y son conocidos. (78.6) 6:6.3

### III. ASIGNACIÓN DE LOS AJUSTADORES DEL PENSAMIENTO

- 1. Los Ajustadores y todas las demás entidades prepersonales viven en Divinington. (1179.4) 107:3.1
- 2. Los Ajustadores son otorgados de acuerdo con una política sabia de adaptación eterna. (1185.3) 108:1.1
- 3. Los Ajustadores voluntarios están en posesión de los bosquejos seráficos de los planes de vida de sus sujetos. (1185.4) 108:1.2
- 4. La primera decisión moral de un niño trae al Ajustador—la media en Urantia es al 2.134º día. (1186.8) 108:2.1

- 5. Antes del otorgamiento del Espíritu de la Verdad, numerosas influencias determinan la dotación de los Ajustadores. (1187.4) 108:2.5
- 6. Los Ajustadores se comunican directamente con Dios, así como con el circuito de gravedad espiritual del Hijo Eterno. (65.3) 5:3.1

### IV. REQUISITOS PARA QUE MORE EL AJUSTADOR

- 1. El posible Ajustador está interesado en tres cualidades del candidato humano:
  - 1. Capacidad intelectual.
  - 2. Percepción espiritual.
  - 3. Poderes intelectuales y espirituales combinados. (1186.1) 108:1.3
- 2. El Ajustador es quien crea dentro del hombre el anhelo de ser como Dios. (1176.5) 107:0.5
- 3. La misión del Ajustador es ser Dios para las criaturas mortales. (1185.1) 108:0.1
- 4. El Ajustador es una brújula cósmica infalible que apunta de manera precisa el alma hacia Dios. (1176.6) 107:0.6
- 5. El Ajustador es el potencial de una nueva y próxima orden de existencia. (1191.5) 108:5.4
- 6. El amor de un Ajustador es el afecto más verdaderamente divino en toda la creación. (1203.2) 110:0.2

#### V. DIOS DENTRO DEL HOMBRE

- 1. Los Ajustadores son un reflejo de la imagen de Dios en el universo. (1193.2) 108:6.3
- 2. El Ajustador es la presencia manifiesta de Dios para la criatura. (363.5) 32:4.7
- 3. La unidad de la experiencia religiosa en un grupo procede de la naturaleza idéntica de sus Ajustadores residentes. (1129.8) 103:1.1

#### VI. AJUSTADORES AUTOACTUANTES

- 1. Como todos los seres, los Ajustadores deben ganar experiencia en la vida real. (1195.1) 109:0.1
- 2. Los Ajustadores autoactuantes pueden abandonar el cuerpo humano para realizar tareas especiales. (1197.1) 109:2.10
- 3. Los Ajustadores autoactuantes han tenido numerosas experiencias especiales. (1196.3) 109:2.1
- 4. Los Ajustadores experimentados pueden convertirse en una potente fuerza del planeta. (1198.8) 109:4.5
- 5. La naturaleza animal, las opiniones preconcebidas, las ideas fijas y los prejuicios antiguos pueden dificultar el trabajo del Ajustador. (1199.4) 109:5.3

### VII. AJUSTADORES PERSONALIZADOS

- 1. Los Ajustadores con una distinción especial, que no están fusionados, se personalizan muchas veces. (1179.2) 107:2.8
- 2. Los Ajustadores Personalizados combinan la experiencia del Creador con la de la criatura. Son a la vez seres del tiempo y de la eternidad. (1201.3) 109:7.2
- 3. Los Ajustadores Personalizados son los ejecutivos omnisapientes y poderosos de los Arquitectos del Universo Maestro. (1201.4) 109:7.3

#### VIII. LOS AJUSTADORES Y LA VOLUNTAD

- 1. Evite confundir la actividad del Ajustador con los sueños y la conciencia. (1208.3) 110:5.4
- 2. El Ajustador se comunica con el superconsciente. (1203.3) 110:1.1
- 3. La voluntad de la personalidad trasciende la volución del Ajustador prepersonal. (1183.5) 107:7.3
- 4. Los Ajustadores manipulan, pero nunca dominan la mente del hombre contra su voluntad. (1217.3) 111:1.8
- 5. La mente es el buque, el Ajustador es el piloto, pero la voluntad humana es el capitán. (1217.4) 111:1.9

### IX. LA COMUNIÓN CON EL AJUSTADOR

- 1. La comunicación con el Ajustador supone el estatus moral, mental y espiritual. (65.1) 5:2.5
- 2. El Monitor impulsa al altruísmo, pero una conciencia desviada puede causar mucha infelicidad. (1131.9) 103:2.10
- 3. La liberación del temor aporta el fulcro a la palanca espiritual de iluminación del Ajustador. (1192.3) 108:5.8
- 4. A veces es posible que la mente iluminada escuche la voz divina. (1199.3) 109:5.2
- 5. La comunicación con el Ajustador es difícil—demasiado a menudo las comunicaciones llegan abortadas, imperfectas o mal entendidas. (1207.5) 110:4.5
- 6. Raramente escuchamos la voz del Ajustador, excepto:
  - 1. En los momentos de deseo supremo.
  - 2. En una situación suprema.
  - 3. Después de una decisión suprema. (1213.4) 110:7.9
- 7. La voz interna es distinta de la conciencia. (1104.3) 101:0.3
- 8. La conciencia no es la voz de Dios para el alma. (1207.7) 110:5.1

# X. LOS SIETE CÍRCULOS PSÍQUICOS

1. La realización personal asciende a través de siete niveles de conquista. (1209.1) 110:6.1

- 2. Los círculos psíqueos están relacionados con el estado de la personalidad, el logro de la mente, el crecimiento del alma y la sincronización con el Ajustador. (1209.3) 110:6.3
- 3. La conquista de los niveles psíquicos se refleja de tres maneras:
  - 1. Sincronización con el Ajustador.
  - 2. Evolución del alma.
  - 3. Realidad de la personalidad. (1210.2) 110:6.7
- 4. La progresión de los círculos tiene que ver más con la relación suprema que con la conciencia de Dios. (1211.1) 110:6.16

## XI. LA EVOLUCIÓN DEL ALMA

- 1. El Ajustador es la voluntad de Dios en el universo. (25.6) 1:3.6
- 2. El alma del hombre es una adquisición experiencial. (8.10) 0:5.10
- 3. Mediante las decisiones morales, el hombre facilita la invasión divina de su alma. (2095.4) 196:3.20
- 4. En el telar de la mente el Ajustador teje el diseño espiritual de un finalista potencial. (1217.6) 111:2.2
- 5. La mente material y el espíritu divino son los factores en la evolución del alma. (1218.1) 111:2.3
- 6. En la supervivencia sin atraso, el Ajustador se une al alma en la nueva forma morontial. (1232.1) 112:4.13
- 7. No hay nada que pueda impedir que un alma divinamente motivada ascienda hasta las puertas del Paraíso. (63.5) 5:1.7
- 8. La mente conoce la cantidad—la cualidad se siente. El espíritu la hace real. (1219.5) 111:3.6
- 9. La identidad temporal de la mente y la identidad eterna del Ajustador producen la identidad superviviente del alma. (71.2) 5:6.7

### XII. FUSIÓN CON EL AJUSTADOR

- 1. El Ajustador, Deidad subjetiva, lleva a cabo una revelación sin fin de Dios—Deidad objetiva. (1181.3) 107:4.7
- 2. Tras la fusión, el Ajustador se traslada del nivel existencial absoluto al nivel experiencial finito. (1179.1) 107:2.7
- 3. Tras la fusión con el Ajustador, se recibe un nuevo nombre. (1188.5) 108:3.3
- 4. Cuando el alma en evolución y el Ajustador divino se fusionan, cada uno gana las cualidades experimentables del otro. (1212.6) 110:7.5
- 5. La fusión con el Ajustador puede ocurrir en cualquier parte, desde el mundo de natividad hasta las sedes del universo. (1237.3) 112:7.1

- 6. La fusión con el Ajustador acaba con todos los peligros de la carrera eterna. (1237.6) 112:7.4
- 7. La asociación Ajustador-mortal es el fenómeno asombroso de esta edad universal. (1238.6) 112:7.11

## XIII. LOS AJUSTADORES TRAS LA MUERTE

- 1. Los Monitores abandonan a sus sujetos tras la muerte física, intelectual o espiritual. (1231.1) 112:4.1
- 2. Al fracasar la supervivencia, el Ajustador se lleva todos los valores para un futuro servicio. (1200.1) 109:6.1
- 3. Lo que el Ajustador no puede hacer por usted en esta vida, lo hará en la próxima. (1191.3) 108:5.2

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Job 32:8. Prov. 20:27. Ecl. 12:7. Ezeq. 36:27. Rom. 8:16. I Cor. 2:11; 3:16. I Juan 3:24.

## **AMOR**

### I. DIOS ES AMOR

1. Las reacciones de Dios son siempre de afecto divino.

«Dios es amor»; por lo tanto su actitud personal única hacia los asuntos del universo es siempre una reacción de afecto divino. El Padre nos ama lo suficiente para otorgarnos su vida. «Hace salir su sol sobre malos y buenos, y hace llover sobre justos e injustos». (38.6) 2:5.1 1 Juan 4:8.

2. El amor verdadero y dinámico viene de Dios.

"Todo amor verdadero viene de Dios, y el hombre recibe el afecto divino así como él mismo dona su amor a sus semejantes. El amor es dinámico. No puede ser apresado jamás; está vivo, libre, conmovedor y siempre en movimiento. El hombre no puede tomar jamás el amor del Padre y aprisionarlo en su corazón. El amor del Padre puede llegar a ser real para el hombre mortal sólo al pasar a través de la personalidad del hombre cuando a su vez dona ese amor a sus semejantes." (1289.3) 117:6.10

3. Cómo se revela el amor divino.

"El gran circuito del amor viene del Padre, a través de los hijos a los hermanos y de ahí al Supremo. El amor del Padre aparece en la personalidad mortal por ministerio del Ajustador residente. Este hijo que conoce a Dios revela este amor a sus hermanos universales, y este afecto fraternal es la esencia del amor del Supremo." (1289.3) 117:6.10

4. La justicia contenida demuestra el amor de Dios.

"La justicia suprema puede actuar instantáneamente cuando no está frenada por la misericordia divina. Pero el ministerio de la misericordia a los hijos del tiempo y el espacio siempre provee esta demora temporal, este intervalo de salvación entre la labranza y la cosecha. Si la semilla es buena, este intervalo provee la prueba y el fortalecimiento del carácter; si la semilla es mala, esta demora misericordiosa provee tiempo para el arrepentimiento y la rectificación. Esta demora temporal en el juicio y la ejecución de los que hacen el mal es inherente en el ministerio de misericordia de los siete superuniversos. Este refrenamiento de la justicia por la misericordia prueba que Dios es amor, y que este Dios de amor domina los universos y controla con misericordia el destino y juicio de todas sus criaturas." (616.5) 54:4.6

5. En el hombre vive un amante divino.

"El hombre no podría amar altruistica y espiritualmente si no viviera en su mente un amante divino. El hombre no podría comprender verdaderamente la unidad del universo si no viviera en su mente un intérprete. No podría estimar los valores morales y reconocer los significados espirituales si no viviera en su mente un evaluador. Y este amante surge de la fuente misma del amor infinito; este intérprete es parte de la Unidad Universal; este evaluador es el hijo del Centro y Fuente de todos los valores absolutos de la realidad divina y eterna." (2094.15) 196:3.16

#### II. EL AMOR ES UN ATRIBUTO DE LA PERSONALIDAD

1. El amor es el secreto de las asociaciones personales.

"El amor es el secreto de la asociación beneficiosa entre las personalidades. No es posible conocer realmente a una persona como resultado de un solo encuentro. No es posible conocer apreciativamente la música a través de la deducción matemática, aunque la música sea una forma de ritmo matemático. El número asignado a un abonado al sistema de teléfonos no identifica de ninguna manera la personalidad de ese abonado ni significa nada respecto de su carácter." (141.3) 12:9.2

2. Podemos admirar la belleza. Amar, solo a las personas.

"El concepto de la verdad podría ser abrigado tal vez aparte de la personalidad, el concepto de belleza puede existir sin personalidad, pero el concepto de bondad divina es comprensible sólo en relación con la personalidad. Tan sólo una *persona* puede amar y ser amada. Incluso la belleza y la verdad estarían divorciadas de la esperanza de supervivencia si no fueran atributos de un Dios personal, un Padre amante." (31.3) 1:7.3

3. El amor y la sabiduría combinados controlan las acciones de Dios.

"Sin embargo, el Padre como persona puede en cualquier momento interponer una mano paterna en la corriente de los acontecimientos cósmicos, todo de acuerdo con la voluntad de Dios y en consonancia con la sabiduría de Dios y motivado por el amor de Dios." (1305.1) 118:10.6

### III. JESÚS REVELA EL AMOR DE DIOS

1. Jesus reveló un Dios de amor.

"The Hebrews based their religion on goodness; the Greeks on beauty; both religions sought truth. Jesus revealed a God of love, and love is all-embracing of truth, beauty, and goodness." (67.4) 5:4.6

2. El amor divino relacionado con Dios, con el hombre y con el Supremo.

"Micael, un creador, reveló el amor divino del Padre Creador para sus hijos terrestres. Y habiendo descubierto y recibido este afecto divino, el hombre puede aspirar a revelar este amor a sus hermanos en la carne. Este afecto de la criatura es un reflejo auténtico del amor del Supremo." (1279.6) 117:1.8

3. El concepto de Jesús del amor de Dios.

"Aunque muchos de los rituales del templo conmovieron vivamente su sentido de lo bello y lo simbólico, la explicación del verdadero significado de estas ceremonias que le daban sus padres respondiendo a sus muchas preguntas curiosas le desilusionaba una y otra vez. Jesús simplemente no podía aceptar las explicaciones de culto y devoción religiosa basadas en la idea de la ira de Dios o de la cólera del Todopoderoso. Después de la visita al templo, mientras seguían conversando sobre estos asuntos, su padre le insistía suavemente que se aviniera a aceptar las creencias ortodoxas judías; Jesús se volvió repentinamente hacia sus padres y, fijando la mirada llena de fervor en los ojos de su padre, le dijo: «Padre, no puede ser verdad —no es posible que el Padre celestial considere de este modo a sus hijos descarriados en la tierra. No es posible que el Padre celestial ame menos a sus hijos de lo que tú me amas a mí. Yo bien sé que

tú nunca darías rienda suelta a tu cólera, derramando tu ira sobre mi cabeza, sean cuales fueran las necedades que yo pudiera cometer. Si tú, mi padre terrenal, posees ese reflejo humano de lo Divino, cuánto más lleno de bondad y rebosante de misericordia deberá ser el Padre celestial. Me niego a creer que mi Padre que está en los cielos me ame menos que mi padre que está en la tierra»." (1378.1) 125:0.6

#### IV. EL AMOR DE DIOS POR NOSOTROS Y NUESTRO MUNDO

1. Nuestro mundo se fomenta con amor.

"Vuestro planeta forma parte de un cosmos enorme; vosotros pertenecéis a una familia casi infinita de mundos, pero vuestra esfera es administrada con igual precisión y se fomenta con igual amor como si fuera el único mundo habitado en toda la existencia." (183.1) 15:14.9

2. El aislamiento planetario no disminuye el amor de Dios.

"Vuestro mundo aislado no está olvidado por los consejeros del universo. Urantia no es un huérfano cósmico, manchado por el pecado y separado del cuidado divino por la rebelión. Desde Uversa hasta Salvington y hasta Jerusem, aun en Havona y en el Paraíso, todos saben que nosotros estamos aquí; y vosotros los mortales que habitáis ahora en Urantia sois tan tiernamente amados y tan fielmente cuidados como si esta esfera no hubiese sido traicionada jamás por el Príncipe Planetario infiel, y más aun. Es eternamente verdad: «El Padre mismo os ama»." (1259.2) 114:7.17 Juan 16:27.

3. El amor de Dios está individualizado para cada criatura.

"El amor del Padre individualiza absolutamente cada personalidad como un hijo único del Padre Universal, un hijo sin duplicado en el infinito, una criatura volitiva irremplazable en toda la eternidad. El amor del Padre glorifica a cada hijo de Dios, iluminando a cada miembro de la familia celestial, perfilando agudamente la naturaleza única de cada ser personal frente a los niveles impersonales que se hallan fuera del círculo fraterno del Padre de todos. El amor de Dios retrata vivamente el valor trascendente de cada criatura volitiva, inequívocamente revela el altísimo valor que el Padre Universal ha colocado sobre todos y cada uno de sus hijos, desde la más elevada personalidad creadora de estado paradisiaco hasta la personalidad más inferior de dignidad volitiva entre las tribus de los hombres salvajes en los albores de las especies humanas, en algún mundo evolutivo del tiempo y el espacio." (138.4) 12:7.9

4. Dios el padre trasciende a Dios el juez.

"El amoroso Padre celestial, cuyo espíritu mora en sus hijos de la tierra, no es una personalidad dividida —una de justicia y otra de misericordia— ni tampoco se necesita de un mediador para asegurar el favor del Padre o su perdón. La rectitud divina no está dominada por una estricta justicia retributiva; Dios el padre trasciende a Dios el juez."(41.4) 2:6.6

5. El amor de Dios nos acompaña a través de las edades eternas.

"El amor del Padre está con nosotros ahora y a través del círculo sin fin de las edades eternas. Al ponderar sobre la naturaleza amante de Dios, sólo hay una reacción razonable y natural de la personalidad: amar cada vez más a vuestro Hacedor; otorgar a Dios un afecto análogo al de un niño para con su padre terrenal; porque como un padre, un verdadero padre, un padre sincero,

ama a sus hijos, así ama el Padre Universal y por siempre procura el bienestar de sus hijos e hijas creados." (40.1) 2:5.9

## 6. La magnitud del amor del Padre.

"«Aunque mi Padre es un Dios de amor que se regocija en la práctica de la misericordia, no creáis que será cosa fácil y monótona servir al reino. La ascensión al Paraíso es la aventura suprema de todos los tiempos, el duro logro de la eternidad. El servicio del reino sobre la tierra requerirá toda la virilidad valerosa que podáis reunir vosotros y vuestros asociados. Muchos de vosotros seréis matados por vuestra lealtad al evangelio de este reino. Es fácil morir en el frente de batalla física, cuando la presencia de vuestros compañeros de lucha fortalece la valentía, pero se necesita una forma más elevada y profunda de valentía y devoción humanas para dar la vida a solas y con serenidad, por el amor de una verdad albergada en vuestro corazón mortal.

"«Puede que hoy se burlen los incrédulos porque predicáis un evangelio de no resistencia y vivís una vida sin violencia, pero vosotros sois los primeros voluntarios de una larga línea de creyentes sinceros en este evangelio del reino, que sorprenderán a toda la humanidad por su devoción heroica a estas enseñanzas. Nunca ningún ejército en el mundo ha demostrado nunca más coraje y valor que el que manifestaréis vosotros y vuestros leales sucesores cuando salgáis al mundo para proclamar la buena nueva —la paternidad de Dios y la hermandad de los hombres. La valentía física es la forma más baja de coraje. La valentía de la mente es un tipo más alto de coraje humano, pero el más elevado y supremo consiste en la lealtad sin compromiso a las convicciones esclarecidas de las realidades profundas del espíritu. Este coraje constituye el heroísmo del hombre que conoce a Dios. Y todos vosotros conocéis a Dios; sois, en toda verdad, los asociados personales del Hijo del Hombre»." (1608.3) 143:1.6

### V. AMOR PATERNO Y FRATERNO

#### 1. Afecto paterno y fraterno.

"Desde el Sermón del monte hasta el discurso de la Última cena, Jesús enseñó a sus seguidores a manifestar amor *paterno* en vez de amor *fraterno*. El amor fraterno significa amar al prójimo como a uno mismo, y esto sería el cumplimiento adecuado de la «regla de oro». Pero el afecto paterno requiere que ames a tus semejantes como Jesús te ama a ti." (1573.3) 140:5.1

### 2. Jesus ama como padre y como hermano.

"Jesús ama a la humanidad con un afecto dual. Vivió sobre la tierra como una personalidad dual: humana y divina. Como Hijo de Dios, ama al hombre con un amor paterno —es el Creador del hombre, su Padre en el universo. Como Hijo del Hombre, Jesús ama a los mortales como a un hermano —fue realmente un hombre entre los hombres." (1573.4) 140:5.2

#### 3. La naturaleza del amor paterno.

"«Cuando un hombre sabio comprende los impulsos interiores de sus semejantes, los amará. Y cuando amáis a vuestro hermano, ya le habéis perdonado. Esta capacidad de comprender la naturaleza humana y olvidar sus errores aparentes es deiforme. Si sois padres sabios, de esta manera amaréis y comprenderéis a vuestros hijos, aun les perdonaréis cuando una falta de comprensión pasajera os pueda aparentemente haber separado. El hijo, siendo inmaduro y faltándole la comprensión más plena de la profundidad de la relación hijo-padre, debe

frecuentemente experimentar una sensación de separación culpable de la aprobación plena del padre, pero el verdadero padre no tiene nunca conciencia de una separación semejante. El pecado es una experiencia de la conciencia de la criatura; no es parte de la conciencia de Dios." (1898.4) 174:1.4

### 4. Dios nos trata como padre.

"Dios el Padre trata con el hombre su hijo a partir de la base, no de su virtud o valor real, sino en reconocimiento de la motivación del hijo —el propósito e intento de la criatura. Esta relación es una asociación de padre e hijo y está activada por el amor divino." (1133.5) 103:4.5

### VI. EL CRECIMIENTO DEL AMOR

### 1. El amor de Dios desplaza al temor a Dios.

"«El 'temor al Señor' ha tenido significados diferentes a través de las épocas, partiendo del temor, pasando por la angustia y el terror, hasta llegar al respeto y a la reverencia. Ahora quiero llevaros de la reverencia, a través del reconocimiento, la comprensión y la apreciación, al amor. Cuando el hombre reconoce sólo las obras de Dios, tiende a temer al Supremo; pero cuando el hombre comienza a comprender y a experimentar la personalidad y carácter del Dios vivo, es conducido cada vez más al amor de un Padre tan bueno y perfecto, tan universal y eterno. Es este cambio de la relación del hombre con Dios el que constituye la misión del Hijo del Hombre en la tierra." (1675.4) 149:6.3 Prov. 1:7; 9:10. Salmos 111:10. Job 28:28.

## 2. Cómo el amor supera al temor.

"«Vuestros antepasados temían a Dios porque era poderoso y misterioso. Vosotros lo adoraréis porque es magnífico en su amor, pletórico en su misericordia, y glorioso en su verdad. El poder de Dios engendra temor en el corazón del hombre, pero la nobleza y la rectitud de su personalidad originan reverencia, amor y adoración voluntariosa. Un hijo cumplido y afectuoso no teme ni tiene terror de un padre aunque éste sea poderoso y noble." (1675.6) 149:6.5

#### 3. Jesus viene a poner amor en lugar de temor.

"He venido al mundo para poner amor en el lugar del temor, gozo en el lugar de la pena, confianza en el lugar del terror, servicio amante y adoración apreciativa en lugar de esclavitud encadenada y ceremonias sin significado. Pero aún es verdad para los que se sientan en las tinieblas que 'el temor al Señor es el comienzo de la sabiduría'. Sin embargo, cuando la luz haya llegado aún más, los hijos de Dios serán conducidos a alabar al Infinito por lo que él es en vez de temerlo por lo que él hace." (1675.6) 149:6.5 Salmos 111:10.

## 4. Mandamiento de amor en lugar de temor.

"«Se os ha enseñado que vosotros debéis 'temer a Dios y guarda sus mandamientos, porque ése es el todo deber del hombre'. Pero yo he venido para daros un nuevo mandamiento aún más alto. Quiero enseñaros a 'amar a Dios y aprender a hacer su voluntad, porque ése es el privilegio más elevado de los hijos liberados de Dios'. A vuestros padres se enseñó a 'temer a Dios —el Rey Todopoderoso', yo os enseño 'a amar a Dios —el Padre todomisericordioso'." (1676.1) 149:6.7 Eccl. 12:13.

### 5. El amor debe crecer para cumplir nuevas condiciones.

"El amor, el altruismo, debe someterse a una interpretación constante y viva de readaptación de las relaciones de acuerdo con la guía del Espíritu de la Verdad. El amor debe así captar los conceptos constantemente cambiantes y ampliados del más alto bien cósmico del individuo que es amado. Luego el amor continúa con esta misma actitud relativa a todos los demás individuos que pudieran posiblemente ser influidos por la relación creciente y viva del amor por parte de un mortal conducido por el espíritu, hacia otros ciudadanos del universo. Y toda esta adaptación viviente del amor debe ser efectuada a la luz tanto del medio ambiente del mal presente como de la meta eterna de la perfección del destino divino." (1950.5) 180:5.10

"Los dones de Dios —su dote de realidad— no son divorcios de sí mismo; él no aliena a la creación de sí mismo, pero ha establecido tensiones en las creaciones que circundan al Paraíso. Dios primero ama al hombre y le confiere el potencial de la inmortalidad —la realidad eterna. Y a medida que el hombre ama a Dios, se vuelve el hombre eterno en actualidad. Y he aquí el misterio: cuánto más estrechamente se acerque el hombre a Dios a través del amor, tanto más grande será la realidad —actualidad— de ese hombre. Cuánto más se aleja el hombre de Dios, más se acercará a la no realidad —a la cesación de la existencia. Cuando el hombre consagra su voluntad a hacer la voluntad del Padre, cuando el hombre da a Dios todo lo que tiene. Dios hace que ese hombre sea más de lo que es." (1285.3) 117:4.14

#### 7. El crecimiento del amor es inconsciente.

"El hombre no puede desencadenar el crecimiento, pero sí puede proveer las condiciones favorables. El crecimiento es siempre inconsciente, sea éste físico, intelectual o espiritual. El amor así crece; no puede ser creado, manufacturado ni comprado; debe crecer. La evolución es una técnica cósmica de crecimiento. El crecimiento social no puede asegurarse mediante la legislación, y el crecimiento moral no se obtiene por una administración mejorada. El hombre puede fabricar una máquina, pero su verdadero valor debe derivarse de la cultura humana y de la apreciación personal. La única contribución del hombre al crecimiento es la movilización de los poderes totales de su personalidad —la fe viviente." (1097.4) 100:3.7

### 8. La expansión incesante del amor divino.

"La marcha incesante y expansiva de las fuerzas creadoras Paradisiacas a través del espacio parece presagiar el dominio en constante ampliación de la atracción gravitacionaria del Padre Universal y la multiplicación sin fin de los distintos tipos de criaturas inteligentes que son capaces de amar a Dios y ser amadas por él y que, al volverse así conocedoras de Dios, pueden elegir ser como él, pueden elegir alcanzar el Paraíso y encontrar a Dios." (645.8) 56:9.13

### VII. AMAR A NUESTROS SEMEJANTES

1. Solo los que conocen a Dios pueden amar a los demás como a ellos mismos.

"La conciencia social altruista debe ser, de base, una conciencia religiosa si ha de ser objetiva; si no lo es, es una abstracción filosófica puramente subjetiva y por lo tanto carente de amor. Sólo el individuo que conoce a Dios puede amar a otra persona como se ama a sí mismo." (196.4) 16:9.8

2. Jesús nos pide amar incluso a nuestros enemigos.

"«Yo os digo: amad a vuestros enemigos, haced bien a los que os odian, bendecid a los que os maldicen y orad por los que os ultrajan. Y todo lo que vosotros creáis que haría yo para los hombres, hacedlo vosotros.»" (1571.2) 140:3.15 Mat. 5:44. Lucas 6:27,28,35.

#### 3. Amar a los demás como una manera de vivir.

"A lo largo de las vicisitudes de la vida, recordad siempre que debéis amaros unos a los otros. No luchéis con los hombres, ni siquiera con los incrédulos. Manifestad misericordia aun a los que con desprecio os insultan. Mostrad que sois ciudadanos leales, artesanos nobles, vecinos dignos de encomio, parientes devotos, padres comprensivos y creyentes sinceros en la hermandad del reino del Padre. Y mi espíritu estará sobre vosotros, ahora y aun hasta el fin del mundo." (1932.2) 178:1.17

# 4. Aprenda cada día a amar a una persona más.

"No puedes realmente amar a tus semejantes por un simple acto de tu voluntad. El amor tan sólo nace de la comprensión completa de las motivaciones y sentimientos de tus semejantes. No es tan importante amar a todos los hombres hoy como lo es que cada día aprendes a amar aún a uno más entre los seres humanos. Si cada día o cada semana consigues comprender a uno más de entre tus semejantes, y si éste es el límite de tu habilidad, estás entonces ciertamente socializando y verdaderamente espiritualizando tu personalidad. El amor es contagioso, y cuando la devoción humana es inteligente y sabia, el amor es más contagioso que el odio. Pero tan sólo el amor genuino y altruista es verdaderamente contagioso. Si cada mortal pudiese volverse tan sólo el objeto de un afecto dinámico, este virus benigno del amor llenaría muy pronto la corriente sentimental de emoción de la humanidad hasta tal punto que toda civilización estaría comprendida por el amor y ésa sería la realización de la hermandad del hombre." (1098.3) 100:4.6

#### 5. El amor nunca es egoísta.

"Si tan sólo aprendéis a amar a los que os aman, estaréis destinados a vivir una vida limitada y mezquina. Por cierto, el amor humano puede ser recíproco, pero el amor divino, en toda su busca de la satisfacción, se dirige hacia afuera. Cuanto menos amor haya en la naturaleza de una criatura, más grande será su necesidad de amor y más tratará el amor divino de satisfacer esa necesidad. El amor no es jamás egoísta, y no puede ser autorregalado. El amor divino no puede ser autocontenido; debe ser donado generosamente." (1739.6) 156:5.11

#### VIII. CÓMO EXPERIMENTAMOS EL AMOR DE DIOS

# 1. Las personas religiosas conocen a un Dios de amor.

"El científico que investiga los hechos concibe a Dios como la Primera Causa, un Dios de fuerza. El artista emotivo ve a Dios como el ideal de la belleza, un Dios de la estética. El filósofo razonador a veces tiende a proponer un Dios de unidad universal, incluso una Deidad panteísta. El religioso de fe cree en un Dios que fomenta la supervivencia, el Padre que está en los cielos, el Dios de amor." (68.6) 5:5.3

#### 2. Nuestra fe confía en un Dios de amor.

"El religionista que alcanza logro filosófico tiene fe en un Dios personal de salvación personal, algo más que una realidad, un valor, un nivel de alcance, un proceso exaltado, una trasmutación, lo último del tiempo-espacio, una idealización, la personalización de la energía, la entidad de la gravedad, una proyección humana, la idealización del yo, el solevantamiento de la naturaleza, la tendencia a la bondad, el impulso hacia adelante de la evolución o una hipótesis sublime. El religionista tiene fe en un Dios de amor. El amor es la esencia de la religión y la fuente de una civilización superior." (1124.5) 102:6.3

## 3. La experiencia de sentir el amor de Dios.

"El hombre mortal no puede de ninguna manera conocer la infinitud del Padre celestial. La mente finita no puede pensar a través de semejante verdad o hecho absoluto. Pero este mismo ser humano finito puede realmente sentir — literalmente experimentar— el impacto pleno y no disminuido de ese AMOR infinito del Padre. En verdad se puede experimentar ese amor, aunque la calidad de la experiencia es ilimitada, la cantidad de tal experiencia está estrictamente limitada por la capacidad humana de receptividad espiritual y por la capacidad asociada de devolverle el amor al Padre." (50.4) 3:4.6

## 4. El amor es el acceso a Dios más querido del hombre.

"La apreciación finita de cualidades infinitas trasciende con mucho las capacidades lógicamente limitadas de la criatura, debido al hecho de que el hombre mortal está hecho a imagen de Dios —vive dentro de él un fragmento de la infinidad. Por consiguiente el más próximo y más querido acceso a Dios es a través del amor, porque Dios es amor. Y toda la tan singular relación es una experiencia real en la sociología cósmica, la relación Creadorcriatura; el afecto de Padre a hijo." (50.5) 3:4.7

## 5. Disfrute del amor sin importar su merecido.

"Evitad la deshonestidad y la injusticia en todos vuestros esfuerzos por predicar la verdad y proclamar el evangelio. No busquéis un reconocimiento no ganado y no anheléis una simpatía que no merecéis. Amad, recibid libremente de las fuentes divinas y humanas sea cual fuere vuestro merecido, y amad libremente en retribución. Pero en todas las otras cosas relacionadas con el honor y la adulación, buscad tan sólo lo que honestamente os pertenece." (1740.6) 156:5.19

## IX. CÓMO AMABA JESÚS A LOS HOMBRES

#### 1. El amor de Jesús hacia los hombres era sincero.

"Jesús podía ayudar tanto a los hombres porque los amaba tan sinceramente. Verdaderamente amaba a todo hombre, a toda mujer y a todo niño. Podía ser un amigo tan leal debido a su notable discernimiento —sabía plenamente lo que había en el corazón y en la mente del hombre. Era un observador interesado y agudo. Era experto en la comprensión de la necesidad humana, sagaz en detectar los anhelos humanos." 1874.7) 171:7.4

#### 2. Cómo amaba Jesús a los hombres.

"Jesús no estaba nunca de prisa. Tenía tiempo para consolar a sus semejantes «al pasar», y siempre hacía que sus amigos se sintieran cómodos. Era un oyente encantador. Nunca era

impertinente escudriñando las almas de sus asociados. Al consolar a la mente hambrienta y ministrar a las almas sedientas, los recipientes de su misericordia no sentían que se le estaban confesando sino más bien que estaban conferenciando con él. Tenían una confianza sin límites en él porque veían que él tenía tanta fe en ellos.

"No parecía tener nunca curiosidad por la gente, nunca manifestaba el deseo de dirigir, manejar o seguir a los hombres. Inspiraba una autoconfianza profunda y un robusto coraje en todos los que disfrutaban de una asociación con él. Cuando le sonreía a un hombre, ese mortal experimentaba mayor capacidad para solucionar sus muchos problemas." (1874.8) 171:7.5 Marcos 2:14. Juan 9:1.

# 3. El amor de Jesús era tan real que podía disciplinar a los hombres.

"Jesús amaba tanto y tan sabiamente a los hombres que nunca titubeó en ser severo con ellos cuando la ocasión requería disciplina. Frecuentemente se disponía a ayudar a una persona, pidiéndole su ayuda. De esta manera estimulaba el interés, apelando a la mejor parte de la naturaleza humana." (1875.2) 171:7.7

#### 4. Vivir en el amor de Jesús.

"«Así como el Padre me ha amado, así os he amado yo. Vivid en mi amor aun como yo vivo en el amor del Padre. Si hacéis como yo os he enseñado, permaneceréis en mi amor así como yo he cumplido con la palabra del Padre y por siempre permanezco en su amor»." (1945.5) 180:2.2 Juan 15:9,10.

#### 5. Tenemos que amar como amó Jesús.

"En efecto, la rama existe para rendir frutos, y no puede hacer sino rendir uvas. Así, el verdadero creyente existe tan sólo para el propósito de rendir los frutos del espíritu: amar a los hombres como él mismo ha sido amado por Dios —que nos amemos los unos a los otros, así como Jesús nos ha amado a nosotros." (1946.3) 180:2.5 Juan 13:34.

## 6. Por qué debemos amarnos los unos a los otros.

"«Pero recuerda mi promesa: Cuando yo sea elevado, permaneceré con vosotros por una temporada antes de ir al Padre. Aun esta noche suplicaré al Padre para que fortalezca a cada uno de vosotros en preparación de lo que tan pronto deberéis atravesar. Yo os amo a todos con el mismo amor con que el Padre me ama a mí, y por lo tanto, así de ahora en adelante debéis amaros vosotros los unos a los otros, así como yo os he amado a vosotros». "(1962.5) 181:2.30 Juan 15:12.

# 7. El poder del amor personal de Jesús.

"Jesús, por el poder de su amor personal por los hombres, pudo romper la garra del pecado y del mal. De esa manera liberó al hombre para que éste pudiera elegir los mejores caminos del vivir. Jesús ilustró una liberación del pasado que en sí misma prometía el triunfo del futuro. El perdón proveyó así la salvación. La belleza del amor divino, una vez que entra plenamente en el corazón humano, destruye para siempre el encanto del pecado y el poder del mal." (2018.2) 188:5.3

"La cruz por siempre muestra que la actitud de Jesús hacia los pecadores no fue ni de condenar ni de condonar, sino más bien de salvación eterna y amante. Jesús es en verdad un salvador en el sentido de que su vida y su muerte atraen a los hombres a la bondad y a la sobrevivencia recta. Jesús ama tanto a los hombres que este amor despierta la respuesta amorosa en el corazón humano. El amor es verdaderamente contagioso y eternamente creativo. La muerte de Jesús en la cruz ejemplifica un amor que es lo suficientemente fuerte y divino como para perdonar el pecado y absorber toda maldad. Jesús reveló a este mundo una calidad más alta de rectitud que la justicia —el mero concepto técnico del bien y del mal. El amor divino no solamente perdona las faltas; las absorbe y realmente las destruye. El perdón del amor trasciende enteramente el perdón de la misericordia. La misericordia pone a un lado la culpa del mal; pero el amor destruye para siempre el pecado y toda debilidad que de él resulte. Jesús trajo a Urantia un nuevo método de vivir. Nos enseñó a no resistir al mal sino a encontrar a través de él la bondad que destruye al mal eficazmente. El perdón de Jesús no es condonar; es la salvación de la condenación. La salvación no le resta importancia a la falta; la enmienda. El verdadero amor no transige con el odio ni lo condena, sino lo destruye. El amor de Jesús no está nunca satisfecho con el simple perdón. El amor del Maestro implica rehabilitación, sobrevivencia eterna. Es totalmente propio hablar de salvación como redención, si con eso significáis esta rehabilitación eterna." (2018.1) 188:5.2

## X. LAS IDEAS ERRÓNEAS SOBRE EL AMOR DE DIOS

1. Los Hijos de Dios no son mediadores de los hombres.

"El ministerio del Hijo Eterno está dedicado a la revelación del Dios de amor ante el universo de los universos. Este Hijo divino no se ocupa de la innoble tarea de tratar de persuadir a su Padre indulgente a que ame a sus criaturas inferiores y sea misericordioso con los seres descarriados temporales. ¡Cuán erróneo imaginar al Hijo Eterno apelando ante el Padre Universal para que sea misericordioso para con sus criaturas inferiores en los mundos materiales del espacio! Tales conceptos de Dios son groseros y grotescos. Más bien deberíais daros cuenta de que todas las ministraciones misericordiosas de los Hijos de Dios son una revelación directa del corazón de amor universal e infinita compasión del Padre. El amor del Padre es el origen real y eterno de la misericordia del Hijo." (75.9) 6:3.4

2. No es necesario el sacrificio para conseguir el amor de Dios.

"Es erróneo pensar de Dios que sea engatusado a amar a sus hijos por los sacrificios de sus Hijos o la intercesión de sus criaturas subordinadas, «porque el Padre mismo os ama». En respuesta a este afecto paterno Dios envía a los maravillosos Ajustadores para que habiten la mente de los hombres. El amor de Dios es universal; «Todo el que quiera puede acercarse». Él querría «que todos los hombres se salvaran al llegar a la posesión del conocimiento de la verdad». «No desea que ninguno perezca».

"Los Creadores son los primeros que intentan salvar al hombre de los desastrosos resultados de su tonta transgresión de las leyes divinas. El amor de Dios es por naturaleza un afecto paternal; por consiguiente a veces «nos disciplina por nuestro propio bien, para que podamos ser partícipes de su santidad». Incluso durante vuestras pruebas más duras, recordad que «en todas nuestras aflicciones él se aflige con nosotros»." (39.1) 2:5.2 Juan 16:27. Hechos 2:21. 1 Tim. 2:4. 2 Pedro 3:9. Heb. 12:6,10. Isa. 63:9.

#### 3. El origen de la doctrina de la expiación.

"La rectitud implica que Dios es la fuente de la ley moral del universo. La verdad muestra a Dios como revelador, como maestro. Pero el amor da y anhela afecto, busca comunión comprensiva tal como la que existe entre padre e hijo. La rectitud puede ser el pensamiento divino, pero el amor es la actitud del padre. La suposición errónea de que la rectitud de Dios era irreconciliable con el amor altruista del Padre celestial, presuponía una falta de unidad en la naturaleza de la Deidad y condujo directamente a la elaboración de la doctrina de la expiación, que es un asalto filosófico a la unidad y al libre albedrío de Dios." (41.3) 2:6.5

#### 4. La idea de la expiación es un insulto a Dios.

"El otorgamiento de un Hijo Paradisiaco a vuestro mundo era inherente a la situación de clausura de una era planetaria; era inescapable, y no fue hecho necesario para ganar el favor de Dios. Esta encarnación resultaba ser también el último acto personal de un Hijo Creador en la larga aventura de obtener la soberanía experiencial de su universo. ¡Qué distorsión del carácter infinito de Dios! esta doctrina de que su corazón paterno en toda su austera frialdad y dureza permanecía tan indiferente ante los infortunios y penas de sus criaturas, que sus tiernas misericordias no se derramaron sino cuando vio a su Hijo inocente sangrante y moribundo en la cruz de el Calvario!" (60.5) 4:5.6

## 5. La furia y la ira en relación con el amor.

"«La ira es una manifestación material que representa, de manera general, la medida del fracaso de la naturaleza espiritual en la tarea de ganar el control sobre las naturalezas intelectual y física combinadas. La ira indica vuestra falta de amor fraternal tolerante más vuestra falta de respeto propio y de autocontrol. La ira afecta la salud, envilece la mente, y limita al instructor espiritual del alma del hombre. ¿Acaso no habéis leído en las Escrituras que 'la ira mata al tonto', y que el hombre 'se destruye a sí mismo en su ira'? ¿Que 'el que tarda en airarse es grande de entendimiento', mientras que 'el que es impaciente de espíritu enaltece la necedad'. Todos vosotros sabéis que 'la blanda respuesta quita la ira', y que 'las palabras ásperas hacen subir el furor'. 'La cordura detiene el furor' mientras que 'como ciudad derribada y sin muro, es el hombre cuyo yo no tiene rienda'. 'Cruel es la ira, e impetuoso el furor'. 'Los hombres iracundos levantan contiendas, y los furiosos multiplican sus errores'. 'No te apresures en tu espíritu, porque el enojo reposa en el seno de los necios'». Antes de terminar de hablar Jesús también dijo: «Dejad que vuestro corazón esté tan dominado por el amor, que el espíritu guía pueda con poca dificultad libraros de la tendencia a dejaros llevar por esas explosiones de ira animal que son inconsistentes con el estado de filiación divina.»" (1673.2) 149:4.2 Job 5:2; 18:4. Prov. 14:29; 15:1; 19:11; 25:28; 27:4; 29:22. Ecl. 7:9.

### 6. Perder de vista el amor de Dios.

"Cuando el hombre pierde de vista el amor de un Dios personal, el reino de Dios se convierte meramente en el reino del bien. Pese a la unidad infinita de la naturaleza divina, el amor es la característica dominante de todas las relaciones personales de Dios con sus criaturas." (40.4) 2:5.12

#### 7. No debemos aprovecharnos del amor de Dios.

"Pero Jesús puso en guardia a sus apóstoles contra la tontería del hijo de Dios que cree poder aprovecharse del amor del Padre. Declaró que el Padre celestial no es un padre tontamente indulgente, condescendiente y débil, siempre listo a condonar el pecado y perdonar la imprudencia. Advirtió a sus oyentes que no aplicaran erróneamente sus descripciones explicativas de la relación entre el padre y el hijo; que no interpretaran a Dios como uno de esos padres excesivamente condescendientes y poco sabios que conspiran con los tontos de la tierra para ocultar la ruina moral de sus hijos imprudentes, y que de esta manera en forma cierta y directa contribuyen a la delincuencia y a la desmoralización temprana de sus propios vástagos. Dijo Jesús: «Mi Padre no condona indulgentemente esos actos y prácticas de sus hijos que son autodestructivos y suicidas para todo crecimiento moral y progreso espiritual. Esas prácticas pecaminosas son una abominación ante los ojos de Dios»." (1653.3) 147:5.9

#### 8. Job comprende el amor de Dios.

"«Job tenía razón en poner en tela de juicio la doctrina de que Dios aflige a los hijos para castigar a sus padres. Job estaba pronto a admitir que Dios es recto, pero anhelaba una revelación que pudiera satisfacer su alma sobre el carácter personal del Eterno. Y ésa es nuestra misión en la tierra. Ya no se negará a los mortales sufrientes el consuelo de conocer el amor de Dios y de comprender la misericordia del Padre en el cielo. Aunque el discurso de Dios expresado como un torbellino fue un concepto majestuoso para el día en que fue pronunciado, tú ya has aprendido que el Padre no se revela de ese modo, sino que más bien habla dentro del corazón humano con voz suave y baja, diciendo: 'éste es el camino; andad por él'. ¿Acaso no comprendes que Dios reside dentro de ti?, ¡que se ha hecho como eres tú para que pueda hacerte como es él!»" (1664.2) 148:6.10

# XI. LAS MANIFESTACIONES CARACTERÍSTICAS DEL AMOR

#### 1. El amor es la motivación suprema del hombre.

"El entendimiento religioso posee el poder de transformar la derrota en anhelos más altos y nuevas determinaciones. El amor es la motivación más alta que el hombre pueda utilizar en su ascensión en el universo. Pero el amor, si se lo despoja de la verdad, la belleza y la bondad, es tan sólo un sentimiento, una distorsión filosófica, una ilusión psíquica, una decepción espiritual. El amor debe ser siempre redefinido en los niveles sucesivos de progresión morontial y espiritual." (2096.5) 196:3.29

#### 2. La verdadera religión es amor vivo.

"Pero la verdadera religión es amor vivo, una vida de servicio. La separación del religionista de mucho de lo que es puramente temporal y trivial no conduce nunca al aislamiento social y no debería destruir jamás el sentido del humor. La religión genuina no quita nada de la existencia humana, sino que agrega nuevos significados a la vida entera; genera nuevos tipos de entusiasmo, fervor y valentía. Aun es posible que engendre el espíritu del cruzado, que es más que peligroso si no está controlado por la visión espiritual y la devoción leal a las obligaciones sociales comunes de las lealtades humanas." (1100.7) 100:6.5

#### 3. El amor es hacer el bien a los demás.

"Para el hombre finito la verdad, la belleza, y la bondad abrazan la revelación plena de la realidad de divinidad. A medida que esta comprensión y amor de la Deidad encuentra expresión

espiritual en la vida de los mortales que conocen a Dios, se producen los frutos de la divinidad: paz intelectual, progreso social, satisfacción moral, felicidad espiritual, y sabiduría cósmica. Los mortales avanzados en un mundo en la séptima etapa de luz y vida han aprendido que el amor es lo más grande en el universo —y saben que Dios es amor.

"El amor es el deseo de hacer el bien a los demás." (648.3) 56:10.20

4. La realidad del afecto del Espíritu.

"«El amor del Espíritu» es real, como también lo son sus pesares; por tanto «no aflijáis al Espíritu de Dios». Sea que contemplemos al Espíritu Infinito como Deidad del Paraíso o como Espíritu Creador del universo local, hallamos que el Creador Conjunto no es sólo la Tercera Fuente y Centro sino también una persona divina. Esta personalidad divina también reacciona como persona ante el universo. El Espíritu os habla: «El que tenga oídos, que escuche lo que dice el Espíritu». «El Espíritu mismo intercede por vosotros». El Espíritu ejerce una influencia directa y personal sobre los seres creados, «porque todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, éstos son hijos de Dios»." (96.6) 8:6.4 Efe. 4:30. Apo. 13:9. Rom. 8:26; 8:14.

5. Dios Padre ama a los hombres.

"Dios el Padre ama a los hombres; Dios el Hijo sirve a los hombres; Dios el Espíritu inspira a los hijos del universo a la aventura siempre ascendente de encontrar a Dios el Padre por los caminos ordenados por Dios los Hijos a través del ministerio de la gracia de Dios el Espíritu." (53.6) 3:6.8

#### EL AMOR SEGÚN LA BIBLIA

#### I. AMOR DIVINO

1. Dios es Amor.

"Dios es Amor y quien permanece en el amor permanece en Dios." 1 Juan 4:16.

2. El amor de Dios es personal.

"El Padre mismo os quiere." Juan 16:27.

3. El amor de Dios es eterno.

"Con amor eterno te he amado." Jer. 31:3.

4. Dios protege y hace prosperar a aquellos que le aman.

"Para repartir posesiones a los que me aman y para colmar sus tesoros." Prov. 8:21.

"¡Vivan seguros los que te aman!" Salmos 122:6.

5. El Señor nos ama como a sus hijos.

"Mirad qué amor nos ha tenido el Padre para llamarnos hijos de Dios." 1 Juan 3:1.

6. Dios nos ama primero.

"Nosotros amamos, porque él nos amó primero." 1 Juan 4:19.

7. Dios ama a los que odian el mal.

"Aborrezcan el mal, amen el bien...tal vez el Señor...tenga piedad." Amós 5:15.

"Tú amas, Señor, a los que odian el mal." Salmos 97:10.

8. Dios disciplina a los que ama.

"Porque el Señor reprende a los que ama." Apo. 3:19. (Prov. 3:12.)

"Pues a quien ama el Señor, le corrige." Heb. 12:6.

9. El amor de Dios está ministrado por el Espíritu Santo.

"Y la esperanza no falla, porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu Santo que nos ha sido dado." Rom. 5:5.

10. Dios da amor —no timidez y temor.

"Porque no nos dio el Señor a nosotros un espíritu de timidez, sino de fortaleza, de amor y de templanza." 2 Tim. 1:7.

11. No hay temor en el amor.

"No hay temor en el amor; sino que el amor perfecto expulsa el temor." 1 Juan 4:18.

12. Dios ama al que da con alegría.

"Dios ama al que da con alegría." 2 Cor. 9:7.

13. El Amor de Cristo nos controla.

"El amor de Cristo nos apremia." 2 Cor. 5:14.

14. Dios nos amó tanto que nos dio a su Hijo.

"Porque tanto amó Dios al mundo que dio a su Hijo único, para que todo el que crea en él no perezca, sino que tenga vida eterna." Juan 3:16.

#### II. AMOR HUMANO

#### A. DIOS AMOROSO

1. El deber de amar a Dios de todo corazón.

"Amarás al Señor, tu Dios, con todo tu corazón, con toda tu alma y con todas tus fuerzas." Deut. 6:5.

"Y amarlo con todo el corazón, con toda la inteligencia y con todas las fuerzas." Marcos 12:33.

2. Si amamos a Dios, guardamos sus mandamientos.

"Si me amáis, guardaréis mis mandamientos." Juan 14:15.

"Y en esto consiste el amor: en que vivamos conforme a sus mandamientos. Este es el mandamiento, como lo habéis oído desde el comienzo: que viváis en el amor." 2 Juan 1:6.

3. El amor aumenta a Dios.

"Que digan siempre los que desean tu victoria, "¡Qué grande es nuestro Dios!"" Salmos 70:4.

4. El amor es el cumplimiento de la ley.

"El amor es, por tanto, la ley en su plenitud." Rom. 13:10.

"Que Cristo habite por la fe en vuestros corazones, para que, arraigados y cimentados en el amor,

18 podáis comprender con todos los santos cuál es la anchura y la longitud, la altura y la profundidad, y conocer el amor de Cristo, que excede a todo conocimiento, para que os vayáis llenando hasta la total Plenitud de Dios. "Efe. 3:17,18.

"Siendo sinceros en el amor." Efe. 4:15.

5. Amamos a Dios aun cuando no podemos verle.

"A quien amáis sin haberle visto." 1 Pedro 1:8.

6. La obediencia perfecciona al amor.

"Pero quien guarda su palabra, ciertamente en él el amor de Dios ha llegado a su plenitud." 1 Juan 2:5.

#### B. EL AMOR AL HOMBRE

1. Ama a tu vecino como a ti mismo.

"Amarás a tu prójimo como a ti mismo." Mat. 22:39.

2. Amad a los hermanos.

"Amad a los hermanos, temed a Dios." 1 Pedro 2:17.

"Permaneced en el amor fraterno." Heb. 13:1.

"Queridos, amémonos unos a otros, ya que el amor es de Dios, y todo el que ama ha nacido de Dios y conoce a Dios." 1 Juan 4:7.

"En esto conocerán todos que sois discípulos míos: si os tenéis amor los unos a los otros." Juan 13:35.

3. Dijo Jesús: Amaos los unos a los otros como yo os he amado.

"Este es el mandamiento mío: que os améis los unos a los otros como yo os he amado." Juan 15:12. (Juan 13:34.)

4. Amen a sus enemigos.

"Amen a sus enemigos, rueguen por sus perseguidores." Mat. 5:44.

5. El amor cubre nuestras faltas.

"El odio provoca altercados, pero el amor cubre todas las faltas." Prov. 10:12.

6. El amor es el primer fruto del espíritu.

"En cambio el fruto del Espíritu es amor, alegría, paz, paciencia, afabilidad, bondad, fidelidad, mansedumbre, dominio de sí." Gál. 5:22.

"Ahora subsisten la fe, la esperanza y el amor, estos tres. Pero el mayor de todos ellos es el amor." 1 Cor. 13:13.

7. El castigo de no amar.

"Quien no ama no ha conocido a Dios, porque Dios es Amor." 1 Juan 4:8.

8. Amor supremo.

"Nadie tiene mayor amor que el que da su vida por sus amigos." Juan 15:13.

#### C. AMOR PERVERTIDO

"Porque la raíz de todos los males es el afán de dinero." 1 Tim. 6:10.

"No améis al mundo ni lo que hay en el mundo. Si alguien ama al mundo, el amor del Padre no está en él." 1 Juan 2:15.

**NOTA**: En muchos pasajes de la versión King James se traduce amor como "caridad". Prácticamente todos esos pasajes de "caridad" se han cambiado a "amor" en la versión revisada.

En su conjunto, la Biblia presenta el concepto griego del amor, y al hacerlo así reconoce cinco tipos:

- 1. Amor sexual.
- 2. Afecto familiar.
- 3. Amor social —amistad.
- 4. Amor racial —bondad ética.
- 5. Amor religioso:
  - a. Amor a Dios.
  - b. Amor a nuestros semejantes.

# **ÁNGELES**

# I. LOS MÚLTIPLES SERVICIOS DE LOS ÁNGELES

1. Disfrutan de un amplio rango de ministerio.

"Los ángeles son los asociados espirituales ministrantes de las criaturas volitivas evolutivas y ascendentes de todo el espacio; también son los colegas y asociados de trabajo de las huestes más elevadas de las personalidades divinas de las esferas. Los ángeles de todas las órdenes son personalidades definidas y altamente individualizadas. Todos ellos tienen una amplia capacidad para la apreciación de las ministraciones de los directores de reversión. Juntamente con las Huestes de Mensajeros del Espacio, los espíritus ministrantes disfrutan de temporadas de descanso y cambio; poseen naturalezas muy sociables y tienen una capacidad de asociación que trasciende en mucho la de los seres humanos." (285.2) 26:1.1

2. Los ángeles se encuentran de servicio desde Urantia hasta el Paraíso.

"Los miembros de las órdenes angélicas no son completamente estacionarios en cuanto a su estado personal en el universo. Los ángeles de ciertas órdenes pueden transformarse en Compañeros Paradisiacos durante una temporada; algunos se tornan Registradores Celestiales; otros ascienden a las filas de los Asesores Técnicos. Algunos de entre los querubines pueden aspirar al estado y destino seráfico, mientras que los serafines evolutivos pueden alcanzar los niveles espirituales de los Hijos de Dios ascendentes." (285.11) 26:1.10

3. Los ángeles actúan tanto en el nivel material como en el espiritual.

"Los serafines son creados para actuar tanto en el nivel espiritual como en el nivel concreto. Existen pocas fases de actividad morontial o espiritual que no estén abiertas a sus ministraciones. Aunque en condición personal los ángeles no están muy alejados de los seres humanos, en ciertas actuaciones funcionales los serafines los trascienden considerablemente. Poseen muchos poderes, mucho más allá de la comprensión humana. Por ejemplo: se os ha dicho que «hasta los cabellos de vuestra cabeza están contados», y es verdad que así es, pero un serafín no pasa el tiempo contándolos y manteniendo la contabilidad corregida y actualizada. Los ángeles poseen poderes inherentes y automáticos (es decir automáticos en cuanto a lo que vosotros podáis percibir) de saber estas cosas; vosotros en verdad consideraríais que los serafines son prodigios matemáticos. Por lo tanto, numerosos trabajos que serían tareas enormes para los mortales, son realizados por los serafines con gran facilidad." (419.3) 38:2.3 Mt. 10:30.

4. Los ángeles no nos juzgan.

"Los ángeles son superiores a vosotros en estado espiritual, pero no son vuestros jueces ni acusadores. Sean cuales fueran vuestras faltas, «los ángeles, aunque más grandes en poder y fuerza, no traen acusación alguna contra vosotros». Si los ángeles no emiten un juicio sobre la humanidad, tampoco deberían los mortales prejuzgar a sus congéneres." (419.4) 38:2.4

5. Los ángeles no son objetos de adoración.

"Hacéis bien en amarlos, pero no debéis adorarlos; los ángeles no son objetos de adoración. El gran serafín, Loyalatia, cuando vuestro vidente «cayó de rodillas para adorar a los pies del

ángel», dijo: «Nunca hagas eso; yo soy un siervo junto a ti y junto a tu raza, todos unidos en la adoración a Dios»." (419.5) 38:2.5 Rev. 19:10; 22:9.

# 6. En cuanto a su naturaleza, los ángeles están cerca de los humanos.

"En cuanto a naturaleza y dote de la personalidad los serafines están apenas un tanto adelante de las razas mortales en la escala de existencia de las criaturas. En efecto, cuando os liberéis de la carne, os volveréis muy parecidos a ellos. En los mundos de estancia comenzaréis a apreciar a los serafines, en las esferas de la constelación disfrutar de ellos, mientras que en Salvington compartirán su sitio de descanso y adoración con vosotros. A lo largo de la entera ascensión morontial y espiritual subsiguiente, vuestra fraternidad con los serafines será ideal; vuestro compañerismo será soberbio." (419.6) 38:2.6

## 7. Los ángeles estimulan la mente.

"Los serafines guardianes no son mente, aunque surgen de la misma fuente que también da origen a la mente mortal: el Espíritu Creativo. Los serafines son estimuladores de la mente; intentan continuamente promover en la mente humana las decisiones que cumplen los círculos. Lo hacen, no de la manera en que lo hace el Ajustador, operando desde adentro y a través del alma, sino más bien desde afuera hacia adentro, trabajando a través del medio ambiente social, ético y moral de los seres humanos. Los serafines no son la atracción divina en forma de Ajustador del Padre Universal, pero funcionan como agencia personal del ministerio del Espíritu Infinito." (1245.1) 113:4.1

## 8. Los ángeles son maestros de la mente y el alma.

"El hombre mortal, sujeto a la dirección del Ajustador, es también sensible a la guía seráfica. El Ajustador es la esencia de la eterna naturaleza humana; el serafín es el maestro de la naturaleza evolutiva del hombre —en esta vida, la mente mortal, en la próxima, el alma morontial. En los mundos de estancia tendréis conciencia y conoceréis a los instructores seráficos; pero en la primera vida los hombres generalmente no tienen conciencia de ellos.

"Los serafines funcionan como maestros de los hombres guiando los pasos de la personalidad humana hacia caminos de experiencias nuevas y progresivas. Aceptar la guía de un serafín raramente significa conseguir una vida fácil. Al seguir esta guía, con seguridad encontrarás, y si tienes la valentía, atravesarás, las empinadas colinas de la elección moral y del progreso espiritual." (1245.2) 113:4.2

#### 9. Los ángeles nos impulsan a la adoración.

"El impulso a la adoración se origina en gran parte en las estimulaciones espirituales de los ayudantes de la mente más elevados, reforzadas por la guía del Ajustador. Pero el impulso a la oración tan frecuentemente experimentado por los mortales conscientes de Dios surge muy frecuentemente como resultado de la influencia seráfica. El serafín guardián está manipulando constantemente el medio ambiente mortal para el propósito de aumentar el discernimiento cósmico del ascendente humano con el fin de que dicho candidato para la supervivencia pueda adquirir una realización enaltecida de la presencia del Ajustador residente y de esta manera pueda dar una mayor cooperación a la misión espiritual de la presencia divina." (1245.4) 113:4.4

#### 10. Los ángeles cooperan con los Ajustadores del Pensamiento.

"Aunque aparentemente no hay comunicación entre los Ajustadores residentes y los serafines que rodean al hombre, siempre parecen trabajar en perfecta armonía y exquisito acuerdo. Los guardianes son más activos en aquellos tiempos en que los Ajustadores están menos activos, pero su ministerio está en cierto modo extrañamente correlacionado. Tal extraordinaria cooperación difícilmente podría ser o accidental o incidental." (1245.5) 113:4.5

1. Los ángeles pueden alcanzar su Cuerpo de Consumación.

"Después de alcanzar al Padre de los espíritus y de ser admitidos al servicio seráfico de consumación, a los ángeles se les asigna a veces al ministerio de los mundos establecidos en luz y vida. Logran la asignación a los elevados seres trinidizados de los universos y a los servicios excelsos del Paraíso y de Havona. Estos serafines de los universos locales han compensado experiencialmente el diferencial en potencial de divinidad que anteriormente los separaba de los espíritus ministrantes del universo central y de los superuniversos. Los ángeles de los Cuerpos Seráficos de Consumación sirven como asociados de los seconafines del superuniverso y como asistentes a las altas órdenes de supernafines del Paraíso-Havona. Para estos ángeles la carrera del tiempo ha terminado; de allí en adelante y por siempre son los servidores de Dios, los cónyuges de las personalidades divinas, y los compañeros de los finalistas del Paraíso." (441.5) 39:9.1

# II. ESPÍRITUS MINISTRANTES PARA LOS ASCENDENTES

1. De los supernafines a los serafines, todos son ministros.

"Como los supernafines en el universo central y los seconafines en un superuniverso, de la misma manera los serafines, con sus querubines y sanobines asociados, constituyen el cuerpo angélico de un universo local.

"Los serafines son bastante uniformes en cuanto a su configuración. De universo en universo, a través de los siete superuniversos, manifiestan un mínimo de variaciones; son los más normalizados de todos los tipos espirituales de seres personales. Sus varias órdenes constituyen los cuerpos de ministros peritos y regulares de las creaciones locales." (418.2) 38:0.2

2. Asistencia angélica para los ascendentes.

"Todas las órdenes de las huestes angélicas están dedicadas a los diversos servicios universales y ministran de una manera u otra a las órdenes más elevadas de los seres celestiales; pero son los supernafines, seconafines y serafines quienes, en grandes números, están empleados en el fomento del esquema ascendente de la perfección progresiva para los hijos del tiempo. Funcionando en el universo central, los superuniversos y los universos locales, ellos forman esa cadena ininterrumpida de ministros espirituales que el Espíritu Infinito ha provisto para la ayuda y guía de todos los que buscan conseguir al Padre Universal a través del Hijo Eterno." (286.3) 26:1.15

3. Los ángeles están muy cerca de los mortales.

"Los ángeles no tienen cuerpos materiales, pero son seres definidos y discretos; son de naturaleza y origen espirituales. Aunque invisibles a los mortales, os perciben como sois en la carne sin ayuda de transformadores ni de traductores; comprenden intelectualmente la modalidad de la vida mortal, y comparten todas las emociones y sentimientos no sensuales del hombre.

Aprecian y disfrutan grandemente de vuestros esfuerzos en el campo de la música, el arte y el humorismo auténtico. Conocen plenamente vuestras luchas morales y dificultades espirituales. Aman a los seres humanos, y tan sólo puede desprenderse el bien de vuestros esfuerzos por comprenderlos y amarlos." (419.1) 38:2.1

# 4. Los ángeles no controlan la mente humana.

"Los ángeles no invaden la santidad de la mente humana; no manipulan la voluntad de los mortales; tampoco se ponen en contacto directo con los Ajustadores residentes. El guardián del destino te influye de toda manera posible que siempre esté de acuerdo con la dignidad de tu personalidad; bajo ninguna circunstancia interfieren estos ángeles con la libre acción del libre albedrío humano. Ni los ángeles ni ninguna otra orden de personalidad universal tienen poder ni autoridad para limitar o cercenar las prerrogativas de la elección humana." (1245.7) 113:5.1

# 5. Ellos "lloran" figuradamente por nosotros.

"Los ángeles están tan cerca de vosotros y con tanto sentimiento os cuidan, que figurativamente «lloran por vuestra intolerancia y testarudez intencionadas». Los serafines no esparcen lágrimas físicas; no tienen cuerpos físicos; tampoco poseen alas. Pero sí tienen emociones espirituales, y experimentan sentimientos y sensaciones de naturaleza espiritual que son en ciertas maneras comparables a las emociones humanas." (1246.1) 113:5.2

# 6. Actúan independientemente de nuestras solicitudes directas.

"Los serafines actúan para vuestro bien independientemente de vuestras solicitudes directas; ejecutan los mandatos de sus superiores, y por lo tanto funcionan a pesar de vuestros antojos pasajeros o de vuestros estados cambiantes de ánimo. Esto no implica que vosotros no podáis hacer más fácil o más difícil sus tareas, sino más bien que a los ángeles no les concierne directamente vuestras solicitudes ni vuestras oraciones." (1246.2) 113:5.3

#### 7. Cooperan con los intermedios.

"Los serafines pueden funcionar como ministros materiales para los seres humanos bajo ciertas circunstancias, pero su acción en esta función es muy rara. Pueden, con la ayuda de los seres intermedios y de los controladores físicos, funcionar en una amplia gama de actividades para bien de los seres humanos, aun hacer contacto real con la humanidad, pero estos acontecimientos son muy poco frecuentes. En la mayor parte de los casos las circunstancias del reino material proceden sin alteraciones por la acción seráfica, aunque han surgido ocasiones en las que algún eslabón vital de la cadena de la evolución humana corría peligro, y entonces los guardianes seráficos han actuado, y adecuadamente, por su propia iniciativa." (1246.4) 113:5.5

#### III. LOS SERAFINES

#### 1. Clasificación de los serafines.

"Por lo que sabemos, el Espíritu Infinito, tal como se personaliza en la sede del universo local, tiene la intención de producir serafines uniformemente perfectos, pero por algún motivo desconocido estos vástagos seráficos son muy diversos. Esta diversidad puede ser el resultado de una interposición desconocida de la Deidad experiencial en evolución; si es así, no podemos probarlo. Pero sí observamos que, cuando los serafines se han sometido a las pruebas de

instrucción y a la disciplina de capacitación, se clasifican indefectible y claramente en los siguientes siete grupos:

- 1. Serafines Supremos.
- 2. Serafines Superiores.
- 3. Serafines Supervisores.
- 4. Serafines Administradores.
- 5. Ayudantes Planetarios.
- 6. Ministros de Transición.
- 7. Serafines del Futuro." (426.1) 39:0.1

#### 2. Organización de los serafines.

"Después del segundo milenio de estadía en las sedes centrales seráficas, los serafines se organizan bajo jefes en grupos de doce (12 pares, 24 serafines), y doce de estos grupos constituyen una compañía (144 pares, 288 serafines), bajo el mando de un líder. Doce compañías bajo un comandante constituyen un batallón (1.728 pares ó 3.456 serafines), y doce batallones bajo un director equivalen a una unidad seráfica (20.736 pares ó 41.472 individuos), mientras que doce unidades, bajo el mando de un supervisor constituyen una legión que cuenta con 248.832 pares ó 497.664 individuos. Jesús aludió a un grupo de ángeles de este tipo aquella noche en el jardín de Getsemaní cuando dijo: «Aún en este mismo momento puedo pedir a mi Padre y él inmediatamente me dará más de doce legiones de ángeles».

"Doce legiones de ángeles comprenden una hueste que cuenta con 2.985.984 pares ó 5.971.968 individuos, y doce huestes ( 35.831.808 pares ó 71.663.616 individuos) forman la organización más grande de serafines, el ejército angélico. Una hueste seráfica está dirigida por un arcángel o por alguna otra personalidad de estado igual, mientras que los ejércitos angélicos son dirigidos por las Brillantes Estrellas Vespertinas o por otros lugartenientes inmediatos de Gabriel. Y Gabriel es el «comandante supremo de los ejércitos del cielo», el ejecutivo en jefe del Soberano de Nebadon, «el Dios Señor de las huestes»." (421.4) 38:6.1 Mt. 26:53.

#### 3. Serafines positivos y negativos.

"Aunque no son masculino y femenino como lo son los Hijos Materiales y las razas mortales, los serafines son negativo y positivo. En la mayoría de las asignaciones se requiere a dos ángeles para cumplir la tarea. Cuando no permanecen conectados en circuito, pueden trabajar a solas; tampoco requieren complementos del ser cuando están estacionarios. Generalmente retienen sus complementos originales del ser, pero esto no es indispensable. Dichas asociaciones son necesarias principalmente para la función; no están caracterizadas por la emoción sexual, aunque son enormemente personales y verdaderamente afectuosos." (420.4) 38:4.3

# IV. QUERUBINES Y SANOBINES

1. Son los espíritus más cercanos a nosotros.

"En todas sus dotes esenciales los querubines y los sanobines son similares a los serafines. Tienen el mismo origen pero no siempre el mismo destino. Son maravillosamente inteligentes, extraordinariamente eficientes, conmovedoramente afectuosos, y casi humanos. Constituyen la orden más baja de ángeles y por lo tanto la más cercana a los tipos más progresivos de seres humanos en los mundos evolucionarios." (422.1) 38:7.1

## 2. Por qué trabajan en parejas.

"Los querubines y sanobines están asociados inherentemente, unidos funcionalmente. Uno es de personalidad positiva en cuanto a la energía; el otro negativa en cuanto a la energía. El deflector diestro, o ángel cargado positivamente, es el querubín —el decano o personalidad controladora. El deflector siniestro, o ángel cargado negativamente, es el sanobín —el complemento del ser. Cada tipo de ángel está muy limitado en sus funciones solitarias; por lo tanto sirven generalmente en pares. Cuando sirven independientemente de sus directores seráficos, dependen más aún del contacto mutuo y siempre funcionan juntos." (422.2) 38:7.2

#### 3. Son asistentes seráficos fieles.

"Los querubines y sanobines son los asistentes fieles y eficientes de los ministros seráficos, y todas las siete órdenes de serafines tienen estos asistentes subordinados. Los querubines y sanobines sirven durante épocas en estas funciones, pero no acompañan a los serafines en asignaciones más allá de los confines del universo local." (422.3) 38:7.3

## 4. "Criaturas cuartas" de los querubines.

"Los querubines y sanobines se encuentran por naturaleza muy cerca del nivel morontial de la existencia, y demuestran ser particularmente eficientes en el trabajo que limita los dominios físico, morontial y espiritual. Estos hijos del Espíritu Materno del universo local están caracterizados por «criaturas cuartas» mucho a semejanza de los servitales de Havona y de las comisiones conciliadoras. Cada cuarto querubín y cada cuarto sanobín son cuasi materiales, asemejándose muy claramente al nivel morontial de la existencia.

"Estas criaturas cuartas angélicas son de gran ayuda para los serafines en las fases más concretas de sus actividades universales y planetarias. Estos querubines morontiales también realizan muchas tareas limítrofes, indispensables en los mundos de capacitación morontial y se los asigna al servicio de los Compañeros Morontiales en grandes números. Son para las esferas morontiales aproximadamente lo que los seres intermedios son para los planetas evolucionarios. En los mundos habitados estos querubines morontiales frecuentemente funcionan en enlace con los seres intermedios. Los querubines y los seres intermedios son órdenes claramente definidas de seres; tienen orígenes distintos, pero relevan gran similitud en su naturaleza y función." (422.6) 38:7.6

## V. ÁNGELES GUARDIANES

#### 1. Los ángeles guardianes no son un mito.

"La enseñanza sobre los ángeles guardianes no es un mito; ciertos grupos de seres humanos en realidad tienen ángeles personales. Fue en reconocimiento de esto por lo que Jesús, al hablar de los niños del reino de los cielos, dijo: «Cuidad que no despreciéis a ninguno de estos pequeños, pues yo os digo, que sus ángeles contemplan constantemente la presencia del espíritu de mi Padre»" (1241.3) 113:1.1 Mt. 18:10.

#### 2. Asignación de ángeles guardianes.

"Originalmente, los serafines se asignaron claramente a las distintas razas separadas de Urantia. Pero desde el autootorgamiento de Micael, se los ha asignado según la inteligencia, la espiritualidad y el destino humanos. Intelectualmente, la humanidad se divide en tres clases:

- "1. Los de mente subnormal —los que no ejercen un poder de voluntad normal; los que no toman decisiones promedio. Esta clase comprende a los que no pueden entender a Dios; les falta la capacidad para la adoración inteligente de la Deidad. Los seres subnormales de Urantia son ministrados por un cuerpo de serafines, una compañía, con un batallón de querubines, encargados de vigilar que se les extienda justicia y misericordia en las luchas de la vida en la esfera.
- "2. El tipo normal, promedio de mente humana. Desde el punto de vista del ministerio seráfico, la mayor parte de los hombres y mujeres se dividen en siete clases de acuerdo con su estado al ir alcanzando los círculos de progreso humano y desarrollo espiritual.
- "3. Los que tienen mente supernormal —aquellos de gran poder de decisión e indudable potencial de logro espiritual; hombres y mujeres que disfrutan de mayor o menor contacto con sus Ajustadores residentes; miembros de los distintos cuerpos de reserva del destino. Sea cual fuere el círculo en el cual se encuentre un ser humano, si este individuo es convocado a las filas de cualquiera de los varios cuerpos de reserva del destino, en ese mismo momento se le asignan serafines personales, y desde ese momento hasta que termina su carrera terrestre, ese mortal disfrutará del ministerio continuo y el cuidado incesante de un ángel guardián. También, cuando un ser humano toma la decisión suprema, cuando hay un verdadero compromiso con el Ajustador, se asigna inmediatamente un guardián personal a esa alma." (1241.4) 113:1.2

## 3. Cuándo se asignan los guardianes.

"No se conoce a los serafines como guardianes del destino hasta el momento en que se los asigna a la asociación de un alma humana que ha alcanzado uno o más de tres logros: ha hecho la decisión suprema de volverse semejante a Dios, ha entrado al tercer círculo o ha sido hecho partícipe de uno de los cuerpos de reserva del destino.

"En la evolución de las razas se asigna un guardián del destino al primer ser humano que alcanza el círculo requerido de conquista. En Urantia el primer mortal que tuvo un guardián personal fue Rantowoc, un hombre sabio de la raza roja de hace mucho tiempo." (1242.4) 113:2.1

#### 4. Los guardianes son voluntarios.

"Se hacen todas las asignaciones angélicas a partir de un grupo de serafines voluntarios, y estos nombramientos están siempre de acuerdo con las necesidades humanas y con la consideración del estado del par angélico —a la luz de la experiencia, pericia y sabiduría seráficas. Se asigna como guardianes del destino sólo a los serafines de servicio prolongado, los tipos más expertos y probados. Muchos guardianes han ganado gran experiencia valiosa en aquellos mundos que son de la serie de no fusión con el Ajustador. Como los Ajustadores, los serafines se ocupan de estos seres durante una sola vida y son luego liberados para nuevas asignaciones. Muchos guardianes en Urantia han tenido esta previa experiencia práctica en otros mundos." (1242.6) 113:2.3

5. El afecto de los guardianes hacia los mortales.

"Los ángeles desarrollan un gran afecto por sus asociados humanos; y vosotros, si tan sólo pudierais visualizar a los serafines, también desarrollaríais un cálido afecto por ellos. Liberados de los cuerpos materiales y puestos en formas espirituales, estaríais muy cerca de los ángeles en muchos atributos de la personalidad. Comparten la mayor parte de vuestras emociones y experimentan algunas más. La única emoción que os impulsa y que es para ellos algo difícil de comprender es la herencia del temor animal que ocupa tanto lugar en la vida mental del habitante promedio de Urantia. Los ángeles verdaderamente encuentran difícil comprender por qué vosotros permitís tan persistentemente que vuestros poderes intelectuales más elevados, aun vuestra fe religiosa, estén tan dominados por el temor, tan profundamente desmoralizados por el pánico irracional del miedo y de la ansiedad." (1243.2) 113:2.5

#### 6. Reasignación de los guardianes decepcionados.

"Cuando los seres humanos no llegan a sobrevivir, sus guardianes personales o de grupo pueden servir repetidamente en capacidad similar en el mismo planeta. Los serafines desarrollan un respeto sentimental por los mundos individuales y mantienen un afecto especial por ciertas razas y tipos de criaturas mortales con las cuales se han asociado tan estrecha e íntimamente." (1243.1) 113:2.4

## 7. Asignación de por vida de los guardianes.

"Cuando un par seráfico acepta la asignación de custodia, sirve a ese ser humano por el resto de su vida. El complemento del ser (uno de los dos ángeles) se vuelve el registrador de la empresa. Estos serafines complementarios son los ángeles registradores de los mortales de los mundos evolucionarios. Un par de querubines (un querubín y un sanobín) que están siempre asociados con los guardianes seráficos, mantienen los registros pero siempre uno de los serafines patrocina estos registros." (1243.6) 113:2.9

# 8. Ellos guardan y guían —no son nuestros dueños.

"En la vida de la carne la inteligencia de los ángeles no está directamente disponible para los hombres mortales. No son dueños ni directores; son simplemente guardianes. Los serafines os *vigilan*; no buscan directamente influiros; vosotros debéis trazar vuestro propio curso de acción, pero estos ángeles entonces actúan para hacer el mejor uso posible del curso que habéis elegido. No intervienen (generalmente) arbitrariamente en los asuntos rutinarios de la vida humana. Pero cuando reciben instrucciones de sus superiores para efectuar alguna obra poco común, podéis estar seguros de que estos guardianes encontrarán la manera de llevar a cabo estos mandatos. Por lo tanto, no se entremeten en el cuadro del drama humano excepto en urgencias, y entonces generalmente por orden directa de sus superiores. Son los seres que os seguirán por muchas edades, y por eso están recibiendo una introducción a su obra futura y asociación con la personalidad" (1246.3) 113:5.4

#### 9. Los ángeles guardianes después de la muerte.

"Habiéndoos dicho algo sobre el ministerio de los serafines durante la vida natural, intentaré informaros acerca de la conducta de los guardianes del destino al tiempo de la disolución mortal de sus asociados humanos. Después de tu muerte, tus registros, especificaciones de identidad y la entidad morontial del alma humana —evolucionada por el ministerio conjunto de la mente mortal y del Ajustador divino— son fielmente conservados por el guardián del destino juntamente con todos los demás valores relacionados con tu existencia futura, todo lo que

constituye tu yo, tu real yo, excepto la identidad de la existencia continuada, representada por el Ajustador que parte y la actualidad de la personalidad.

"En el momento en que desaparece la luz piloto en la mente humana, la luminosidad espiritual que los serafines asocian con la presencia del Ajustador, el ángel guardián se apersona ante los ángeles comandantes, sucesivamente, del grupo, compañía, batallón, unidad, legión y hueste; y después de haber sido debidamente registrado para la aventura final del tiempo y del espacio, dicho ángel recibe la certificación del jefe planetario de serafines para presentarse ante la Estrella Vespertina (o algún otro asistente de Gabriel) que manda el ejército seráfico de este candidato para la ascensión universal. Cuando el comandante de la más alta de las unidades organizacionales le otorga el permiso, dicho guardián del destino procede al primer mundo de estancia y allí aguarda la concientización de su protegido en la carne." (1246.5) 113:6.1

#### VI. EL MINISTERIO EN LOS MUNDOS DE ESTANCIA

1. La ayuda seráfica en los mundos de estancia.

"En los mundos de estancia los evángeles seráficos te ayudarán a elegir sabiamente entre las rutas opcionales a Edentia, Salvington, Uversa, y Havona. Si existen varias rutas igualmente aconsejables, éstas se te presentarán, y tú podrás seleccionar la que más te convenga. Estos serafines hacen luego recomendaciones a los veinticuatro consejeros en Jerusem sobre el curso que sería más aconsejable para cada alma ascendente." (552.3) 48:6.5

2. Primeros contactos en los mundos de estancia.

"Es realmente memorable en la carrera del mortal ascendente este primer despertar en las orillas del mundo de estancia; allí, por primera vez, ver en realidad a tus compañeros angélicos amados por largo tiempo y siempre presentes durante los días en la tierra; allí también hacerse verdaderamente consciente de la identidad y presencia del Monitor divino que por tanto tiempo residió en tu mente sobre la tierra. Tal experiencia constituye un despertar glorioso, una verdadera resurrección.

"En las esferas morontiales los serafines asistentes (hay dos de ellos) son abiertamente tus compañeros. Estos ángeles no solamente se asocian contigo a medida que progresas a través de la carrera de los mundos de transición, asistiéndote de toda manera posible en la adquisición del estado morontial y espiritual, sino que también aprovechan la oportunidad de avanzar por el estudio en las academias de expansión para serafines evolucionarios que existen en los mundos de estancia.

"La raza humana fue creada apenas por debajo de los tipos más sencillos de las órdenes angélicas. Por lo tanto, vuestra primera asignación del trabajo que os aguarda inmediatamente después de que obtengáis conciencia de la personalidad, posteriormente a vuestra liberación de los vínculos de la carne será como asistentes al serafin." (1248.1) 113:7.1

3. Nos acompañan a través del universo local.

"Antes de abandonar los mundos de estancia, todos los mortales tendrán asociados o guardianes seráficos permanentes. Y a medida que ascendáis en las esferas morontiales, eventualmente serán los guardianes seráficos aquellos que atestiguarán y certificarán los decretos de vuestra unión eterna con los Ajustadores del Pensamiento. Juntos han establecido vuestras identidades de

personalidad como hijos de la carne de los mundos del tiempo. Luego, con vuestro logro del estado morontial maduro, os acompañan a través de Jerusem y los mundos asociados del progreso y la cultura del sistema. Después de eso van con vosotros a Edentia y a sus setenta esferas de socialización avanzada, y posteriormente os pilotearán a los Melquisedek y os seguirán a lo largo de la estupenda carrera en los mundos de sede central del universo. Y cuando hayáis aprendido la sabiduría y cultura de los Melquisedek, os llevarán a Salvington, en donde os encontraréis frente a frente con el Soberano de todo Nebadon. Y aún os seguirán estos guías seráficos a través de los sectores menor y mayor del superuniverso y más allá a los mundos de recepción de Uversa, permaneciendo con vosotros hasta que finalmente os enseconafinaréis para el largo viaje a Havona." (1248.4) 113:7.4

4. A través del superuniverso y hasta el Paraíso.

"Algunos de los guardianes del destino asignados durante la carrera mortal siguen el curso de los peregrinos ascendentes a través de Havona. Los demás se despiden temporalmente de sus asociados mortales de tanto tiempo y luego, mientras estos mortales atraviesan los círculos del universo central, alcanzan los círculos de Serafington. Y estarán esperando en las orillas del Paraíso cuando sus asociados mortales despierten del último sueño de tránsito del tiempo a las nuevas experiencias de la eternidad. Estos serafines ascendentes entran posteriormente en servicios divergentes en el cuerpo de finalistas y el Cuerpo Seráfico de Consumación." (1248.5) 113:7.5

5. Los evángeles seráficos de los mundos de estancia.

"Estos evángeles seráficos están dedicados a la proclamación del evangelio de la progresión eterna, el triunfo del logro de la perfección. En los mundos de estancia proclaman la gran ley de la conservación y dominio de la bondad: Ninguna acción de bondad se pierde totalmente; puede ser frustrada durante mucho tiempo pero no se anula totalmente jamás, y es eternamente poderosa en proporción con la divinidad de su motivación." (552.5) 48:6.7

# VII. TRANSPORTE SERÁFICO

1. El origen de la idea convencional sobre los ángeles.

"Vuestra idea convencional de los ángeles se ha derivado de la siguiente manera: durante los momentos inmediatos antes de la muerte física a veces ocurre en la mente humana un fenómeno reflexivo, y esta conciencia que se va apagando parece visualizar algo de la forma del ángel guardián, la cual inmediatamente se traduce en términos del concepto habitual que de los ángeles tiene formada la mente de ese individuo.

"La idea errónea de que los ángeles poseen alas no se debe exclusivamente a la antigua idea de que si volaban por el aire debían tener alas. A los seres humanos algunas veces se les ha permitido observar a los serafines que estaban siendo preparados para el servicio de transporte, y las tradiciones de estas experiencias han determinado en gran parte el concepto de los ángeles que se tiene en Urantia. Al observar la preparación de un serafín de transporte para recibir a un pasajero para el tránsito interplanetario, es posible que se vea lo que aparentemente es un juego doble de alas que se extienden desde la cabeza hasta los pies del ángel. En realidad estas alas son aislantes de la energía —escudos de fricción." (438.4) 39:5.11

2. Preparación para el transporte seráfico.

"Cuando los seres celestiales han de ser enserafinados para el transporte de un mundo a otro, se traen a la sede de la esfera y, después de registrarse debidamente, se les induce al sueño de tránsito. Mientras tanto, el serafín de transporte se coloca en una posición horizontal inmediatamente por encima del polo de energía universal del planeta. Mientras los escudos de energía están totalmente abiertos, la personalidad durmiente se deposita hábilmente, mediante el oficio de los asistentes seráficos, directamente encima del ángel transportador. Luego tanto los pares de escudos superiores como los inferiores se cierran y se ajustan cuidadosamente." (438.6) 39:5.13

# 3. La técnica del transporte seráfico.

"Ahora, bajo la influencia de los transformadores y de los transmitidores, comienza una extraña metamorfosis a medida que se prepara al serafín para que vire hacia las corrientes de energía de los circuitos del universo. La apariencia exterior del serafín se vuelve alargada en ambos extremos y tan envuelta en una luz extraña de tonalidad ámbar que muy pronto es imposible distinguir a la personalidad enserafinada. Cuando todo esto está listo para su partida, el jefe de transporte hace la inspección apropiada del vehículo de vida, lleva a cabo las pruebas de rutina para asegurarse de que el ángel esté adecuadamente conectado a los circuitos, luego anuncia que el viajero está debidamente enserafinado, que las energías están ajustadas, que el ángel está aislado, y que todo está listo para el destello de partida. Los controladores mecánicos, dos de ellos, ocupan entonces su posición. Ya para este momento el serafín de transporte se ha vuelto una luminosidad brillante casi transparente, vibrante, en forma de torpedo. En este momento, el despachador de transporte del reino reúne las baterías auxiliares de los transmisores de energía viviente, generalmente mil de ellos; al anunciar el destino del transporte, toca el punto cercano del vehículo seráfico, que sale despedido hacia adelante con una velocidad como la del rayo, dejando una huella de luminosidad celestial hasta donde llega la vestimenta atmosférica planetaria. En menos de diez minutos este maravilloso espectáculo se desvanece aun de la vista seráfica reforzada." (438.7) 39:5.14

## VIII. RELACIÓN CON OTROS ESPÍRITUS

## 1. Coordinan todas las influencias espirituales impersonales.

"Una de las cosas más importantes que hace el guardián del destino para su sujeto mortal es efectuar una coordinación personal de las numerosas influencias espirituales impersonales que residen y rodean la mente y el alma de la criatura material en evolución. Los seres humanos son personalidades, y es excesivamente difícil para los espíritus no personales y las entidades prepersonales, hacer un contacto directo con estas mentes tan altamente materiales y discretamente personales. En el ministerio del ángel guardián todas estas influencias están más o menos unificadas y hechas más fácilmente apreciables por la naturaleza expansiva moral de la personalidad humana en evolución." (1244.2) 113:3.1

#### 2. Correlacionan las múltiples influencias del Espíritu Infinito.

"Más específicamente, puede el guardián seráfico correlacionar las múltiples agencias e influencias del Espíritu Infinito, y lo hace, desde los dominios de los controladores físicos y los espíritus ayudantes de la mente hasta el Espíritu Santo de la Ministra Divina y la presencia del Espíritu Omnipresente de la Tercera Fuente y Centro del Paraíso. Habiendo unificado así y hecho más personales estos vastos ministerios del Espíritu Infinito, el serafín procede a

correlacionar esta influencia integrada del Actor Conjunto con la presencia espiritual del Padre y la del Hijo." (1244.3) 113:3.2

3. Combinan el amor del Padre y la misericordia del Hijo.

"El Ajustador es la presencia del Padre; el Espíritu de la Verdad es la presencia de los Hijos. El ministerio de los serafines guardianes unifica y coordina estas dotes divinas en los niveles más bajos de la experiencia espiritual humana. Los servidores angélicos tienen el don de combinar el amor del Padre y la misericordia del Hijo en su ministerio a las criaturas mortales." (1244.4) 113:3.3

4. Custodios de los esquemas mentales y las realidades del alma.

"Y aquí se revela la razón por la cual el guardián seráfico finalmente se vuelve el custodio personal de los esquemas mentales, de las fórmulas de la memoria y de las realidades del alma del mortal sobreviviente durante ese intervalo entre la muerte física y la resurrección morontial. Nadie, si no los hijos ministerosos del Espíritu Infinito, podría así funcionar para bien de la criatura humana durante esta fase de transición de un nivel del universo a otro nivel más elevado. Aun cuando caes en tu sueño terminal de transición, cuando pasas del tiempo a la eternidad, un alto supernafín comparte del mismo modo el tránsito contigo como custodio de la identidad de la criatura y de la seguridad de la integridad personal." (1244.5) 113:3.4

#### IX. SUPERNAFINES Y SECONAFINES

1. Associados de la carrera ascendente.

"Cada uno de estos grupos de trabajo contiene ángeles de los siete tipos creados, y un peregrino del espacio siempre recibe la enseñanza de un supernafín secundario de origen en el Espíritu Rector que preside el superuniverso en el que naciera ese peregrino. Cuando vosotros los mortales de Urantia lleguéis a Havona, sin duda alguna seréis piloteados por supernafines cuyas naturalezas creadas —como es vuestra propia naturaleza evolutiva— se derivan del Espíritu Rector de Orvonton. Puesto que vuestros tutores surgen del Espíritu Rector de vuestro propio superuniverso, están particularmente calificados para comprenderos, consolaros y asistiros en todos vuestros esfuerzos por obtener la perfección paradisiaca." (289.13) 26:4.10

2. Ministerio ascendente de los supernafines.

"Los supernafines secundarios son ministros de los siete circuitos planetarios del universo central. Parte de ellos se dedica al servicio de los peregrinos del tiempo y la mitad de toda la orden es asignada a la capacitación de los peregrinos paradisiacos de la eternidad. Los voluntarios del Cuerpo de los Mortales de la Finalidad también ayudan a estos Ciudadanos del Paraíso en su peregrinaje a través de los circuitos de Havona, un arreglo que se ha mantenido desde que se completó el primer grupo de finalistas." (289.4) 26:4.1

3. Ministerio ascendente de los seconafines.

"Los seconafines tienen su origen y sede central en las capitales de los superuniversos, pero con sus semejantes de enlace deambulan desde las orillas del Paraíso hasta los mundos evolucionarios del espacio. Sirven como asistentes valiosos de los miembros de las asambleas deliberantes de los supergobiernos y son de gran ayuda para las colonias de cortesía de Uversa:

los astrónomos, los turistas milenarios, los observadores celestiales y una hueste de otros, incluyendo los seres ascendentes que aguardan transporte para Havona. Los Ancianos de los Días disfrutan de asignar a algunos de los seconafines primarios para que asistan a las criaturas ascendentes domiciliadas en los cuatrocientos noventa mundos de estudio que rodean a Uversa; aquí también sirven como maestros de las órdenes secundaria y terciaria. Estos satélites de Uversa son las escuelas finales de los universos del tiempo, que presentan el curso preparatorio para la universidad de siete circuitos de Havona." (317.4) 28:7.1

# 4. Los espejos vivientes secoráficos.

"Los seconafines primarios, asignados a los Ancianos de los Días, son espejos vivientes al servicio de estos gobernantes triunos. Pensad qué significa, en la economía de un superuniverso, poder recurrir, en efecto, a un espejo viviente y en él ver y escuchar las respuestas certeras de otro ser a mil o cien mil años luz de distancia y hacer todo esto instantánea e infaliblemente. Los registros son esenciales para la conducción de los universos, las emisiones son útiles, el trabajo de los Mensajeros Solitarios y de otros es muy útil, pero los Ancianos de los Días, desde su posición a mitad de camino entre los mundos habitados y el Paraíso — entre el hombre y Dios—pueden mirar instantáneamente hacia ambos lados, escuchar hacia ambos lados y *conocer* ambos lados.

"Esta habilidad —escuchar y ver, por decirlo así, todas las cosas— puede ser perfectamente realizada en los superuniversos sólo por los Ancianos de los Días y sólo en sus respectivos mundos sede central. Aun allí hay limitaciones: desde Uversa, dicha comunicación se limita a los mundos y universos de Orvonton, y aunque no esté operante entre los superuniversos, esta misma técnica reflexiva mantiene a cada uno de ellos en estrecho contacto con el universo central y con el Paraíso. Los siete supergobiernos, aunque individualmente segregados, son de esta manera perfectamente reflexivos de la autoridad de arriba y totalmente comprensivos, así como también conocedores, de las necesidades de abajo." (307.5) 28:4.1

#### 5. Reflexividad de los seconafines.

"Los seconafines de la orden secundaria no son menos reflexivos que sus semejantes primarios. La clasificación de primario, secundario y terciario no indica un diferencial de estado ni de función en el caso de los seconafines; simplemente denota los órdenes de procedimiento. Los tres grupos exhiben cualidades idénticas en sus actividades.

"Se asignan los siete tipos reflexivos de los seconafines secundarios a los servicios de los asociados coordinados de origen en la Trinidad de los Ancianos de los Días, como sigue:

"Para los Perfeccionadores de la Sabiduría —las Voces de la Sabiduría, las Almas de la Filosofía y las Uniones de las Almas.

"Para los Consejeros Divinos —los Corazones de Consejo, los Regocijos de Existencia y las Satisfacciones de Servicio.

"Para los Censores Universales —los Discernidores de los Espíritus.

"Al igual que la orden primaria, este grupo es creado en forma seriada; o sea, que el primogénito fue una Voz de Sabiduría y el séptimo de allí en adelante fue similar, y así sucesivamente con los seis otros tipos de estos ángeles reflexivos." (310.3) 28:5.1

# X. EL GOBIERNO PLANETARIO SERÁFICO

1. Supervisores planetarios de Urantia.

"Cuando llegó a Urantia el primer gobernador general, coincidiendo con el esparcimiento del Espíritu de la Verdad, venía acompañado de doce cuerpos de serafines especiales, graduados de Serafington, quienes se asignaron inmediatamente a ciertos servicios especiales planetarios. Estos ángeles exaltados son conocidos como los serafines decanos de supervisión planetaria y están, aparte del supercontrol del observador planetario Altísimo, bajo la dirección inmediata del gobernador general residente.

"Estos doce grupos de ángeles, aunque funcionan bajo la supervisión del gobernador general residente, están dirigidos por el consejo seráfico de los doce: los jefes interinos de cada grupo. Este consejo también sirve como gabinete voluntario del gobernador general residente.

"Como jefe planetario de los serafines, presido este consejo de jefes seráficos, y soy un supernafín voluntario de la orden primaria que sirve en Urantia como sucesor del antaño jefe de las huestes angélicas del planeta que cayó en falta al tiempo de la secesión de Caligastia." (1254.7) 114:6.1

2. Los doce cuerpos seráficos planetarios.

"Los doce cuerpos de los serafines maestros de supervisión planetaria son funcionales en Urantia como sigue:

- "1. Los ángeles de la época. Éstos son los ángeles de la era corriente, el grupo dispensacional. Estos servidores celestiales están encargados de la supervisión y dirección de los asuntos de cada generación, tales como son diseñados que adapten al mosaico de la edad en la cual ocurren. El actual cuerpo de ángeles de la época que sirve en Urantia es el tercer grupo asignado al planeta durante la dispensación corriente.
- "2. Los ángeles del progreso. Estos serafines están encargados de la tarea de iniciar el progreso evolucionario de las sucesivas edades sociales. Fomentan el desarrollo de la tendencia progresiva inherente de las criaturas evolucionarias; trabajan incesantemente para hacer que las cosas sean lo que deben ser. El grupo presentemente en servicio es el segundo que haya sido asignado al planeta.
- "3. Los guardianes religiosos. Éstos son los «ángeles de las iglesias», los contendientes sinceros por lo que es y lo que ha sido. Intentan mantener los ideales de lo que ha sobrevivido para el tránsito seguro de los valores morales de una época a la otra. Son los jaque y mates de los ángeles del progreso, y buscan trasladar constantemente de una generación a la otra los valores imperecederos de las formas antiguas y pasadas en los esquemas de pensamiento y conducta más nuevos y por lo tanto menos estabilizados. Estos ángeles luchan por las formas espirituales, pero no son la fuente del ultrasectarismo y de las divisiones controversiales, sin sentido, de los religionistas profesantes. El cuerpo ahora funcional en Urantia es el quinto que así sirve.

- "4. Los ángeles de la vida nacional. Éstos son los «ángeles de las trompetas», directores de las actuaciones políticas de la vida nacional en Urantia. El grupo que funciona ahora en el supercontrol de las relaciones internacionales es el cuarto cuerpo que sirve así en el planeta. Es particularmente a través del ministerio de esta división seráfica a través del que «los Altísimos gobiernan en los reinos de los hombres».
- "5. Los ángeles de las razas. Aquellos que trabajan por la conservación de las razas evolucionarias del tiempo, sin importarles sus problemas políticos y agrupaciones religiosas. En Urantia existen restos de nueve razas humanas que se han mezclado y combinado en el pueblo de los tiempos modernos. Estos serafines están estrechamente asociados con el ministerio de los comisionados de la raza, y el grupo presentemente en Urantia es el cuerpo original asignado al planeta poco después del día de Pentecostés.
- "6. Los ángeles del futuro. Éstos son los ángeles de proyección, que pronostican una edad futura y planean la realización de cosas mejores de una nueva dispensación en avance; son los arquitectos de las eras sucesivas. El grupo ahora en el planeta ha funcionado así desde el comienzo de la dispensación corriente.
- "7. Los ángeles del esclarecimiento. Urantia recibe actualmente la ayuda del tercer cuerpo de serafines dedicados a fomentar la instrucción planetaria. Estos ángeles se ocupan de la capacitación mental y moral en cuanto ésta afecta a los individuos, familias, grupos, escuelas, comunidades, naciones y razas enteras.
- "8. Los ángeles de la salud. Éstos son los ministros seráficos asignados a la asistencia de aquellas agencias mortales dedicadas a la promoción de la salud y a la prevención de la enfermedad. El cuerpo vigente es el sexto grupo que sirve durante esta dispensación.
- "9. Los serafines del hogar. Urantia disfruta ahora de los servicios del quinto grupo de ministros angélicos, dedicados a la preservación y avance del hogar, la institución básica de la civilización humana.
- "10. Los ángeles de la industria. Este grupo seráfico se ocupa de fomentar el desarrollo industrial y de mejorar las condiciones económicas entre los pueblos de Urantia. Se ha reemplazado este cuerpo siete veces desde el autootorgamiento de Micael.
- "11. Los ángeles de la diversión. Éstos son los serafines que fomentan los valores del juego, el humor y el descanso. Intentan elevar constantemente las diversiones recreacionales del hombre y promover así una utilización más aprovechable del tiempo libre humano. El presente cuerpo es el tercero de esa orden que ministra en Urantia.
- "12. Los ángeles del ministerio superhumano. Éstos son los ángeles de los ángeles, aquellos serafines que están asignados a ministrar toda otra vida superhumana en el planeta, provisional o permanente. Este cuerpo ha servido desde el comienzo de la dispensación presente." (1255.3) 114:6.4

3. Cómo los Altísimos gobiernan en los reinos de los hombres.

"Los Altísimos gobiernan en los reinos de los hombres a través de muchas fuerzas y agencias celestiales pero principalmente a través del ministerio de los serafines.

"Hoy al mediodía cuando pasamos lista a los ángeles y guardianes planetarios y otros ángeles en Urantia había 501.234.619 pares de serafines. Asignados a mi comando había doscientas huestes de serafines: 597.196.800 pares de serafines ó 1.194.393.600 ángeles individuales. El registro sin embargo muestra 1.002.469.238 individuos. Por consiguiente se deduce que estaban ausentes de este mundo, 191.294.362 ángeles en misiones de transporte, de mensajería y de muerte. (En Urantia existe alrededor del mismo número de querubines que serafines, y están organizados en forma similar)." (1250.1) 114:0.1

## XI. JESÚS HABLA SOBRE LOS ÁNGELES

«Las huestes angélicas son una orden separada de seres creados; son enteramente diferentes de la orden material de las criaturas mortales, y funcionan como un grupo destacado de inteligencias universales. Los ángeles no pertenecen a ese grupo de criaturas llamados en las Escrituras «Hijos de Dios»; tampoco son ellos los espíritus glorificados de hombres mortales que han seguido en su progresión por las mansiones en lo alto. Los ángeles son una creación directa, y no se reproducen. Las huestes angélicas tienen tan sólo un parentesco espiritual con la raza humana. A medida que el hombre progresa en el viaje hacia el Padre del Paraíso, atraviesa un estado de ser, por cierto tiempo análogo al estado de los ángeles, pero el hombre mortal no se vuelve nunca un ángel.

«Los ángeles no mueren nunca como muere el hombre. Los ángeles son inmortales a menos que, al azar, se envuelvan en el pecado, así como lo hicieron algunos de ellos con el engaño de Lucifer. Los ángeles son los siervos espirituales en el cielo, y no lo saben todo ni son todopoderosos. Pero todos los ángeles leales son verdaderamente puros y santos.

«¿Acaso no recordais que yo os he dicho ya una vez que si vuestros ojos espirituales estuvieran ungidos, podríais ver los cielos que se abren y contemplar los ángeles de Dios que ascienden y descienden? Es mediante el ministerio de los ángeles mediante el que un mundo puede estar en contacto con otros mundos, porque ¿acaso no os he dicho repetidamente que tengo otras ovejas que no son de este redil? Estos ángeles no son los espías del mundo espiritual que os vigilan y luego van al Padre y le dicen los pensamientos de vuestro corazón y cuentan sobre las acciones de la carne. El Padre no necesita tal servicio porque su propio espíritu habita en vosotros. Pero estos espíritus angélicos funcionan para mantener informada una parte de la creación celestial sobre los acontecimientos de otras partes remotas del universo. Y muchos de los ángeles, mientras funcionan en el gobierno del Padre y los universos de los Hijos, son asignados al servicio de las razas humanas. Cuando os enseñé que muchos de estos serafines son espíritus ministrantes, no os hablé en lenguaje figurativo ni en términos poéticos. Y todo esto es verdad, sea cual fuera tu dificultad en comprender estos asuntos.

«Muchos de estos ángeles se ocupan de la obra de salvar a los hombres, porque, ¿acaso no os he dicho de la felicidad seráfica cuando un alma elige abandonar el pecado y comienza a buscar a Dios? Aun os dije de la felicidad en la *presencia de los ángeles* del cielo cuando un pecador se arrepiente, indicando así la existencia de otras órdenes más elevadas de seres celestiales que del mismo modo se ocupan del bienestar espiritual y del progreso divino del hombre mortal.

«También estos ángeles se ocupan mucho de la manera en que se libera el espíritu del hombre de los tabernáculos de la carne y a su alma se le escolta a las mansiones, o bien, las estadias del cielo. Los ángeles son los guías certeros y celestiales del alma del hombre durante ese período desconocido y de tiempo indefinido que ocurre entre la muerte de la carne y la nueva vida en las moradas espirituales». (1841.1) 167:7.2 Juan 1:51. Mateo 4:6. Lucas 15:10.

## LOS ÁNGELES EN LA BIBLIA

#### I. GENERAL

"Por todo el que se declare por mí ante los hombres, también el Hijo del hombre se declarará por él ante los ángeles de Dios." Lucas 12:8.

Hablando de su segunda venida, Jesús dijo: "En cuanto a ese día y esa hora, nadie los conoce, ni los ángeles del cielo." Mateo 24:36.

Pablo, refiriéndose a la segunda venida, dice: "Cuando el Señor Jesús se revele desde el cielo con sus poderosos ángeles, en medio de una llama de fuego." 2 Tes. 1:7.

#### II. NATURALEZA DE LOS ÁNGELES

"Y vendrá el Señor, mi Dios, y todos los santos con él." Zac. 14:5.

"Bendigan al Señor, todos sus ángeles, los fuertes guerreros que cumplen sus órdenes." Salmos 103:20.

"En la resurrección ...todos serán como ángeles en el cielo." Mateo. 22:30.

"Se produce alegría ante los ángeles de Dios por un solo pecador que se convierta." Lucas 15:10.

"Entonces me postré a sus pies para adorarle, pero él me dice: "¡No, cuidado, no debes hacer eso!" Ap. 19:10.

"Hasta en sus ángeles encuentra errores." Job 4:18.

## III. LA MISIÓN Y EL TRABAJO DE LOS ÁNGELES

"Pero el Ángel del Señor, por la noche, abrió las puertas de la prisión y les sacó." Hechos 5:19.

"La cosecha es el fin del mundo y los cosechadores son los ángeles." Mateo 13:39.

"Porque el Hijo del hombre vendrá en la gloria de su Padre, rodeado de sus ángeles." Mateo 16:27.

"El Ángel del Señor bajó del cielo, hizo rodar la piedra del sepulcro y se sentó sobre ella." Mateo 28:2.

Hablando de Herodes, dice: "Le hirió el Ángel del Señor porque no había dado la gloria a Dios." Hechos 12:23.

## IV. ESPÍRITUS MINISTRANTES

"¿Es que no son todos ellos espíritus servidores con la misión de asistir a los que han de heredar la salvación?" Heb. 1:14.

- "Entonces tuvo un sueño: vio una escalinata que estaba apoyada sobre la tierra ...Por ella subían y bajaban ángeles de Dios" Gen. 28:12.
- "Veréis el cielo abierto y a los ángeles de Dios subir y bajar sobre el Hijo del hombre." Juan 1:51.
- "¿O piensas que no puedo recurrir a mi Padre? Él pondría inmediatamente a mi disposición más de doce legiones de ángeles" Mateo 26:53.
- "And the angel of his presence saved them." Isa. 63:9.

# V. ÁNGELES GUÍAS Y GUARDIANES

- "Yo voy a enviar un ángel delante de ti, para que te proteja en el camino." Ex. 23:20.
- "Sobre tus murallas, Jerusalén, yo he apostado centinelas." Isa. 62:6.
- "Si hay un ángel junto a él, un intérprete, uno entre mil, para indicarle al hombre su deber." Job 33:23.

# VI. CONTACTO PERSONAL CON LOS ÁNGELES

- "El Ángel del Señor se le apareció en sueños." Mateo 1:20.
- "Mientras comían, él se quedó de pie al lado de ellos, debajo del árbol." Gen. 18:8.
- "Pero un ángel lo tocó y le dijo: "¡Levántate, come!" 1 Reyes 19:5.
- "Jacob prosiguió su camino, y le salieron al paso unos ángeles de Dios." Gen. 32:1.
- "Y el ángel que hablaba conmigo me respondió: "Yo te indicaré quiénes son estos"" Zac. 1:9.
- "Y unos ángeles se acercaron para servirlo." Mateo 4:11.

#### VII. ÁNGELES GUARDIANES

- "Porque él te encomendó a sus ángeles para que te cuiden en todos tus caminos." Salmos 91:11.
- "Porque les aseguro que sus ángeles en el cielo están constantemente en presencia de mi Padre celestial." Mateo 18:10.
- Hablando de Pedro: "Ellos dijeron: "Será su ángel"" Acts 12:15.
- "Yo te conjuro en presencia de Dios ... y de los ángeles escogidos." 1 Tim. 5:21.

## VIII. EL ÁNGEL DEL SEÑOR

- (El ángel del Señor, en contraste con un ángel del Señor)
- "Pero el Ángel del Señor lo llamó desde el cielo y dijo, '¡Abraham, Abraham!" Gen. 22:11.

"Se le apareció el Ángel del Señor en una llama de fuego, que salía de en medio de la zarza." Ex. 3:2.

Hablando de Balaam: "Y el Ángel del Señor se interpuso en el camino para cerrarle el paso." Num. 22:22.

"El Ángel del Señor fue a sentarse bajo la encina de Ofrá ...Su hijo Gedeón estaba moliendo trigo." Jueces 6:11.

"Y el Ángel del Señor le siguió diciendo." Gen. 16:11.

"Al despertar, José hizo lo que el Ángel del Señor le había ordenado." Mateo 1:24.

"Se les presentó el Ángel del Señor, y la gloria del Señor los envolvió en su luz." Lucas 2:9.

#### IX. ÁNGELES MALVADOS

"Entonces se entabló una batalla en el cielo: Miguel y sus Ángeles combatieron con el Dragón. También el Dragón y sus Ángeles combatieron." Rev. 12:7.

"Aléjense de mí... vayan al fuego eterno que fue preparado para el demonio y sus ángeles." Mateo 25:41.

"Luego me hizo ver al Sumo Sacerdote Josué, de pie ante el ángel del Señor, mientras el Adversario estaba a su derecha para acusarlo." Zac. 3:1.

#### X. ÁNGELES ESPECIALES

## 1. Miguel.

"Miguel y sus ángeles." Ap. 12:7.

"Pero Miguel, uno de los primeros Príncipes, ha venido en mi ayuda." Dan. 10:13.

"No hay nadie para fortalecerme contra ellos, fuera de Miguel" Dan. 10:21.

"En aquel tiempo, se alzará Miguel, el gran Príncipe, que está de pie junto a los hijos de tu pueblo." Dan. 12:1.

"En cambio el arcángel Miguel, cuando altercaba con el diablo..." Judas 9.

#### 2. Gabriel.

"Gabriel, explícale la aparición a este hombre." Dan. 8:16.

"Fue enviado por Dios el ángel Gabriel a ... Nazaret." Lucas 1:26.

"Yo hablaba todavía en oración, cuando Gabriel ...se acercó a mí en rápido vuelo." Dan. 9:21.

"El ángel le respondió: "Yo soy Gabriel, el que está delante de Dios." Lucas 1:19.

#### 3. Transporte del alma.

"Murió el pobre y fue llevado por los ángeles al seno de Abraham." Lucas 16:19

## 4. El ángel poderoso.

"Vi también a otro Ángel poderoso, que bajaba del cielo envuelto en una nube, con el arcoiris sobre su cabeza, su rostro como el sol y sus piernas como columnas de fuego." Ap. 10:1.

# 5. Ángeles de las trompetas.

"Los siete Ángeles de las siete trompetas se dispusieron a tocar." Ap. 8:6.

## 6. Ángeles de las iglesias.

"Las siete estrellas son los Ángeles de las siete Iglesias" Ap. 1:20.

## 7. Los tres mensajeros.

"Luego vi a otro Ángel que volaba por lo alto del cielo y tenía una buena nueva eterna." Ap. 14:6.

"Y un segundo Ángel le siguió diciendo: = "Cayó, cayó la Gran Babilonia" Ap. 14:8.

"Un tercer Ángel les siguió, diciendo con fuerte voz..." Rev. 14:9.

# 8. Los ángeles de la ira.

"Then I heard a loud voice from the temple telling the seven angels, 'Go and pour out on the earth the seven bowls of the wrath of God." Rev. 16:1.

#### 9. El ángel de la revelación.

"Revelación de Jesucristo...y envió a su Ángel para dársela a conocer a su siervo Juan." Ap. 1:1.

#### 10. Los serafines.

"Unos serafines estaban de pie por encima de él. Cada uno tenía seis alas: con dos se cubrían el rostro, y con dos se cubrían los pies, y con dos volaban." Isa. 6:2.

"Uno de los serafines voló hacia mí, llevando en su mano una brasa que había tomado con unas tenazas de encima del altar." Isa. 6:6.

## LOS ÁNGELES EN El libro de Urantia

## I. ESPÍRITUS MINISTRANTES

- 1. Los espíritus ministrantes del gran universo son:
  - 1. Supernafines
  - 2. Seconafines.

- 3. Terciafines.
- 4. Omniafines.
- 5. Serafines.
- 6. Querubines y Sanobines.
- 7. Seres intermedios. (285.3) 26:1.2
- 2. Los terciafines son creados por el Espíritu Infinito para los Hijos Creadores. (306.4) 28:1.1
- 3. Los omniafines son los servidores exclusivos de los Ejecutivos Supremos. (307.1) 28:2.1
- 4. Las huestes angélicas se sostienen por la energía espiritual. (286.5) 26:1.17

#### II. LOS SUPERNAFINES

- 1. Los supernafines primarios son:
  - 1. Conductores de Adoración.
  - 2. Maestros de Filosofía.
  - 3. Custodios del Conocimiento.
  - 4. Directores de Conducta.
  - 5. Intérpretes de la Ética.
  - 6. Jefes de Asignación.
  - 7. Instigadores del Reposo. (298.1) 27:0.1
- 2. Los supernafines secundarios son:
  - 1. Ayudantes de los Peregrinos.
  - 2. Guías de la Supremacía.
  - 3. Guías de la Trinidad.
  - 4. Los que Hallan al Hijo.
  - 5. Guías del Padre.
  - 6. Asesores y Consejeros.
  - 7. Complementos del Reposo. (289.4) 26:4.1
- 3. Los supernafines terciarios son:
  - 1. Los Supervisores de la Armonía.
  - 2. Los Registradores Principales.
  - 3. Los Locutores.
  - 4. Los Mensajeros.
  - 5. Los Coordinadores de la Información.
  - 6. Las Personalidades de Transporte.
  - 7. El Cuerpo de Reserva. (288.1) 26:3.1

#### III. LOS SECONAFINES

- 1. Los seconafines primarios son:
  - 1. La Voz del Actor Conjunto.

- 2. La Voz de los Siete Espíritus Rectores.
- 3. La Voz de los Hijos Creadores.
- 4. La Voz de las Huestes Angélicas.
- 5. Los Receptores de Emisiones.
- 6. Las Personalidades de Transporte.
- 7. El Cuerpo de Reserva. (308.2) 28:4.3

#### 2. Los seconafines secundarios son:

- 1. La Voz de la Sabiduría.
- 2. El Alma de la Filosofía.
- 3. La Unión de las Almas.
- 4. El Corazón de Consejo.
- 5. El Regocijo de la Existencia.
- 6. La Satisfacción del Servicio.
- 7. Los Discernidores de los Espíritus. (310.3) 28:5.1

#### 3. Los seconafines terciarios son:

- 1. El Significado de los Orígenes
- 2. La Memoria de la Misericordia.
- 3. La Importancia del Tiempo.
- 4. La Solemnidad de la Confianza.
- 5. La Santidad del Servicio.
- 6. y 7. El Secreto de la Grandeza y el Alma de la Bondad. (314.1) 28:6.2

#### IV. SERAFINES

- 1. Los ángeles poseen el poder automático de conocer las cosas. (419.3) 38:2.3
- 2. Los ángeles son la descendencia del Espíritu Materno del Universo local. (420.1) 38:3.1

#### 3. Los serafines son:

- 1. Serafines Supremos.
- 2. Serafines Superiores.
- 3. Serafines Supervisores.
- 4. Serafines Administradores.
- 5. Ayudantes Planetarios.
- 6. Ministros de Transición.
- 7. Serafines del Futuro. (426.1) 39:0.1

## V. ÁNGELES GUARDIANES

- 1. Los ángeles guardianes son asignados en tres divisiones:
  - 1. Mentes subnormales.
  - 2. Tipo normal, promedio de mente humana..
  - 3. Mente supernormal. (1241.4) 113:1.2

- 2. Tras alcanzar el tercer círculo psíquico, se asigna a los mortales unos guardianes para toda la vida. (1242.3) 113:1.8
- 3. Los ángeles guardianes correlacionan las influencias de:
  - 1. El Espíritu Infinito.
  - 2. Los Controladores Físicos.
  - 3. Los espíritus ayudantes de la mente.
  - 4. El Espíritu Santo.
  - 5. Los Ajustadores del Pensamiento. (1244.3) 113:3.2
- 4. Los guardianes y los Ajustadores del Pensamiento trabajan en perfecta armonía. (1245.5) 113:4.5
- 5. En la muerte, los guardianes son los custodios de:
  - 1. Los esquemas mentales.
  - 2. Las fórmulas de la memoria.
  - 3. Las realidades del alma. (1244.5) 113:3.4
- 6. Algunos guardianes van al Cuerpo de la Finalidad con sus asociados. (1248.5) 113:7.5

#### VI. SERAFINES DEL GOBIERNO PLANETARIO

Los ángeles del gobierno planetario tienen mucho que ver con los reinos de los hombres.

#### Son:

- 1. Los ángeles de la época.
- 2. Los ángeles del progreso.
- 3. Los guardianes religiosos.
- 4. Los ángeles de la vida nacional.
- 5. Los ángeles de las razas.
- 6. Los ángeles del futuro.
- 7. Los ángeles del esclarecimiento.
- 8. Los ángeles de la salud.
- 9. Los serafines del hogar.
- 10. Los ángeles de la industria.
- 11. Los ángeles de la diversión.
- 12. Los ángeles del ministerio superhumano. (1255.3) 114:6.4

REFERENCIAS BÍBLICAS Mateo. 26:53. Juan 1:51. Heb. 1:14. Salmos 91:11.

# **CIUDADANOS PERMANENTES**

- 1. *Planetas habitados*. Los seres intermedios son los ciudadanos permanentes de los mundos habitados. (415.3) 37:9.11
- 2. Sistemas Locales. Los Hijos e Hijas Materiales. (515.4) 45:5.5
- 3. Constelaciones. Los Univitatia. (493.2) 43:7.1
- 4. Universo Local.
  - 1. Los Susatia. (414.12) 37:9.7
  - 2. Los mortales fusionados con el Espíritu. (451.5) 40:9.9
- 5. Superuniverso.
  - 1. Abandonteros. (415.4) 37:9.12
  - 2. Mortales fusionados con el Hijo. (450.2) 40:8.5
- 6. Havona. Los nativos de Havona. P. 221.
- 7. Paraíso.
  - 1. Los Ciudadanos del Paraíso. (222.5) 19:7.1
  - 2. Niños ascendentes de las guarderías de prueba. (532.6) 47:2.8
- 8. Los circuitos de los mundos del Padre y del Espíritu. Cada mundo tiene un tipo definido de ciudadanía permanente. (143.6) 13:0.6

# COSMOLOGÍA

# I. EL CENTRO CÓSMICO

- 1. El Paraíso es la fuente absoluta y el punto focal eterno de toda energía-materia en el universo de los universos. (126.5) 11:8.9
- 2. No estamos seguros acerca de la relación del No Cualificado con el movimiento. Pensamos que el Actor Conjunto da inicio al movimiento en el espacio. (133.4) 12:4.2
- 3. El Absoluto No Cualificado penetra todo el espacio. (137.3) 12:6.13
- 4. Los diversos niveles de la creación están unificados en un plan divino y un propósito eterno. (637.2) 56:0.2

# II. LA GRAVEDAD DEL PARAÍSO

- 1. El Padre Universal es infinito y actúa sobre todos los cuatro circuitos de la gravedad absoluta. (131.4) 12:3.1
- 2. La gravedad es la cuerda omnipotente en la cual están ensartadas las fulgurantes estrellas, los soles llameantes y las esferas rodantes que constituyen el ornamento físico universal del Dios eterno. (125.4) 11:8.1
- 3. El centro y foco de la gravedad material absoluta es la Isla del Paraíso. (125.5) 11:8.2
- 4. Toda forma conocida de la realidad cósmica tiene la inclinación de las edades, el giro del círculo, el arco de oscilación de la gran elipse. (125.5) 11:8.2
- 5. El Absoluto No Cualificado es el revelador, regulador, y depositario de aquello que tiene al Paraíso como su fuente y origen. (126.5) 11:8.9

#### III. EL ESPACIO

- 1. El entero espacio se contrae y se expande alternativamente. (123.3) 11:6.1
- 2. El espacio ocupado se está aproximando ahora a un punto medio de la fase de expansión. (123.6) 11:6.4
- 3. El espacio es real—contiene y condiciona el movimiento. (133.9) 12:4.7
- 4. El espacio es, de todas las cosas no absolutas, la que más se acerca a ser absoluta. (1297.6) 118:3.5
- 5. Estamos seguros de que la forma de una idea no contiene espacio. (1297.8) 118:3.7
- 6. La mente del hombre está menos sujeta al tiempo que al espacio. (135.4) 12:5.5
- 7. El tiempo y el espacio constituyen un mecanismo conjunto del universo maestro. (1303.2) 118:9.1
- 8. Esta aparente velocidad de recesión del universo no es real. (134.3) 12:4.14
- 9. Todos los niveles del espacio están separados por zonas de espacio relativamente quietas. (125.1) 11:7.7

#### IV. EL SUPERCONTROL DEL UNIVERSO

- 1. La estabilidad del universo es el resultado de energías equilibradas, mentes en cooperación, moroncias coordinadas, supercontrol espiritual, y de unificación de la personalidad. (135.11) 12:6.1
- 2. El universo maestro está fomentado por la Trinidad del Paraíso. (135.18) 12:6.8
- 3. Los universos están unificados. Dios es uno en poder y personalidad. (646.1) 56:9.14
- 4. Los arquitectos absonitos eventúan el plan del universo. Los Creadores Supremos lo traen en la existencia; el Ser Supremo lo consumará. (1165.6) 106:3.1

## V. LOS SUPERUNIVERSOS

- 1. El gran universo es la actual creación organizada y habitada. (129.11) 12:1.13
- 2. Orvontón, el séptimo superuniverso, es la Vía Láctea. (167.17) 15:3.1
- 3. El centro de ortación de nuestro sector menor es Sagitario. (168.1) 15:3.5
- 4. Uversa, la capital de Orvontón, es la sede central administrativa de un billón de mundos habitados. (175.2) 15:7.11
- 5. Es en mundos tales como Uversa donde los seres que representan la autocracia de la perfección y la democracia de la evolución se encuentran cara a cara. (179.11) 15:11.1
- 6. Un gobierno superuniversal está dirigido por uno de los Siete Espíritus Rectores, a través de los Siete Ejecutivos Supremos. (178.1) 15:10.1

## VI. ASTRONOMÍA

- 1. Los astrónomos de Urantia han identificado aproximadamente ocho de las diez divisiones mayores de Orvontón. (167.20) 15:3.4
- 2. Los Directores del Poder Universal tienen la habilidad de condensar y detener, o expandir y liberar, cantidades variables de energía. (175.7) 15:8.4
- 3. Los universos forman parte de una procesión ordenada, que gira en magnitud majestuosa alrededor de la Primera Gran Fuente y Centro. (164.4) 15:1.1
- 4. Los organizadores de la fuerza paradisíacos son los originadores de las nebulosas. (169.4) 15:4.4
- 5. El superuniverso de Orvonton está iluminado y calentado por más de diez billones de soles flameantes. (173.8) 15:6.10
- 6. Sólo los soles que funcionan en los canales directos de las corrientes principales de la energía universal pueden brillar por siempre. (464.1) 41:7.14

- 7. Medio millón de años-luz más allá del gran universo, en el primer nivel del espacio exterior, tiene lugar una increíble acción, que se extiende a lo largo de más de veinticinco millones de años-luz. (129.12) 12:1.14
- 8. El movimiento alterno de las galaxias, en el sentido de las manecillas del reloj y en sentido contrario, es un factor en la estabilización del control de la gravedad, y acrúa como un freno sobre velocidades peligrosas. (125.3) 11:7.9
- 9. Hay algo misterioso asociado con la carga de fuerza del espacio. No responde a la gravedad, pero siempre gira alrededor del Paraíso. (169.1) 15:4.1
- 10. Los misterios del espacio exterior exhiben la sorprendente evolución de los planes de los Arquitectos del Universo Maestro. (130.3) 12:2.1
- 11. Algunos soles son solitarios, otros son estrellas dobles. También hay soles que brillan sin calor. (172.10) 15:6.8
- 12. La luz es real. La luz del sol sería económica aunque costara dos millones de dólares por kilo. (460.6) 41:5.2

## **CRISTIANISMO**

#### I. LOS INICIOS DE LA IGLESIA CRISTIANA

- 1. El evangelio del reino es: el hecho de la paternidad de Dios, combinado con la verdad resultante de la filiación-hermandad de los hombres. (2059.4) 194:0.4
- 2. Inintencionalmente cayeron en el error de sustituir algunos de los hechos relacionados con el evangelio por el mensaje mismo del evangelio. (2059.3) 194:0.3
- 3. El bautismo era el único requisito para ser admitido en la hermandad de Jesús. (2067.4) 194:4.9
- 4. La Cena del Señor se celebraba al final de una comida de buen compañerismo. (2067.3) 194:4.8
- 5. En Pentecostés, Pedro fue el verdadero fundador de la iglesia cristiana. (2069.1) 195:0.1
- 6. Las adaptaciones de Pablo del evangelio de Jesús eran superiores a todas las demás religiones. (1337.9) 121:5.13
- 7. Las enseñanzas de Filón tuvieron una considerable influencia sobre Pablo. (1339.1) 121:6.5
- 8. Fue a comienzos del siglo segundo cuando la cultura grecorromana se orientó hacia el cristianismo. (2069.4) 195:0.4
- 9. Los cristianos hicieron un astuto trato con los paganos, pero no hicieron uno tan bueno con el culto mitríaco. (2070.7) 195:0.11
- 10. El primer modelo de culto cristiano se tomó de las sinagogas judías y de los rituales mitríacos. (2074.1) 195:3.6

## II. EL CONTENIDO DEL MENSAJE CRISTIANO

- 1. El concepto cristiano de Dios combina tres ideas.
  - 1. El concepto hebreo—Dios como defensor de los valores morales—un Dios justo.
  - 2. El concepto griego —Dios como unificador—un Dios de sabiduría.
  - 3. El concepto de Jesús—Dios como un amigo viviente, un Padre amoroso. (67.8) 5:4.10
- 2. El cristianismo es una religión sobre Jesús, modfiicadas por mucha teología. (1011.16) 92:6.18
- 3. El cristianismo inicial y el mitraismo tenían muchas cosas en común. (1083.3) 98:6.3
- 4. La teología de Pablo estaba basada en la vida de Jesús, pero también estaba influida por los griegos y los estoicos. (1340.5) 121:7.7
- 5. Cristo se convierte en el credo de la nueva iglesia. (2067.1) 194:4.6
- 6. La versión del evangelio de Abner, más auténtica, hizo pocos progresos. (2072.4) 195:1.11

#### III. LA INFLUENCIA GRIEGA Y ROMANA

- 1. La muerte del griego Esteban llevó a la organización de la primera iglesia en Jerusalén. (2068.2) 194:4.12
- 2. La cultura griega abrazó rápidamente al cristianismo como una religión nueva y mejor. (2071.5) 195:1.5
- 3. Los cristianos aceptaron el Imperio Romano; el imperio abrazó el cristianismo. (2073.5) 195:3.1
- 4. Las condiciones en Roma eran favorables a la nueva religión. (2073.6) 195:3.2
- 5. La iglesia, que era una agregada de la sociedad y aliada de la política, estaba destinada a sufrir durante la "edad de las tinieblas". (2074.7) 195:4.1

#### IV. EL PROBLEMA MODERNO

- 1. Ver lo que el cristianismo ha resistido indica una gran vitalidad inherente. (2075.2) 195:4.4
- 2. El cristianismo se enfrenta ahora con el conflicto gigantesco entre lo secular y lo espiritual. (2075.3) 195:4.5
- 3. La religión necesita nuevos líderes—hombres que dependan únicamente de las incomparables enseñanzas de Jesús. (2082.9) 195:9.4
- 4. Ha llegado la hora de redescubrir los fundamentos originales del cristianismo. (2083.1) 195:9.5
- 5. El cristianismo se ha convertido en un movimiento social y cultural, así como una religión. (2083.7) 195:9.11
- 6. El cristianismo está en desventaja porque patrocina una sociedad que se tambalea bajo una tremenda sobrecarga de materialismo. (2086.6) 195:10.20
- 7. El cristianismo está amenazado por la sentencia de uno de sus propios lemas: "Una casa dividida contra sí misma no puede subsistir." (2085.3) 195:10.11
- 8. Pero el cristianismo contiene suficientes enseñanzas de Jesús como para ser inmortal. (2086.4) 195:10.18
- 9. La esperanza del cristianismo consiste en que aprenda de nuevo la más grande de todas las verdades—la paternidad de Dios y la fraternidad de los hombres. (2086.7) 195:10.21

#### V. EL MATERIALISMO

- 1. Si el hombre solo fuera una máquina, no podría formular sus conceptos materialistas. (2078.6) 195:7.3
- 2. Las máquinas no luchan para encontrar a Dios ni se esfuerzan en ser como él. (2079.9) 195:7.14
- 3. El hombre exhibe los atributos controladores de la mente y las cualidades creativas del espíritu. (2079.4) 195:7.9
- 4. La religión no se interesa tanto por la ciencia, la moralidad y la filosofía como lo hace por el científico, el moralista y el filósofo. (2080.3) 195:7.18

#### VI. EL TOTALITARISMO LAICO

- 1. El laicismo rompió las ataduras del control de la iglesia, y ahora amenaza con establecer un nuevo dominio ateo del hombre. (2081.1) 195:8.1
- 2. Las guerras mundiales son el resultado de los excesos de la sublevación laica. (2081.1) 195:8.1
- 3. El laicismo desecha la ética y la religión a favor de la política y el poder. (2082.3) 195:8.11
- 4. El materialismo niega a Dios, el laicismo se limita a ignorarlo. (2081.5) 195:8.5
- 5. La mayoría de los cristianos son, sin saberlo, laicos. (2081.3) 195:8.3

## VII. LA RELIGIÓN DE JESÚS

- 1. Jesús es la nueva vía viviente por la que el hombre recibe su herencia divina. (1113.6) 101:6.17
- 2. Los hombres rehuyen la religión de Jesús por temor a lo que esta les hará, y a lo que hará con ellos. (2083.2) 195:9.6
- 3. Los apóstoles estaban desmoralizados con la muerte del Maestro. (2066.1) 194:4.1
- 4. Llega la resurrección—Dios ya no es una doctrina en sus mentes; se ha convertido en una presencia viviente en sus almas. (2066.2) 194:4.2
- 5. El cristianismo de Pablo aseguró al Cristo divino, pero casi perdió de vista por completo al Jesús humano. (2092.2) 196:2.4
- 6. Jesús fundó la religión de la experiencia personal haciendo la voluntad de Dios; Pablo fundó una religión para adorar al Cristo glorificado y resucitado. (2092.3) 196:2.5
- 7. Jesús no fundó la iglesia cristiana, pero la ha fomentado. (2085.1) 195:10.9
- 8. Los pueblos orientales no saben que existe una religión *de* Jesús, así como una religión *acerca de* Jesús. (2086.1) 195:10.15
- 9. Los tiempos están maduros para presenciar la resurrección simbólica del Jesús humano, saliendo de la tumba de las tradiciones teológicas y los dogmas religiosos. (2090.3) 196:1.2
- 10. Podéis predicar una religión acerca de Jesús, pero la religión de Jesús tenéis que vivirla. (2091.10) 196:2.1
- 11. El Nuevo Testamento es un magnífico documento cristiano, pero solo refleja pobremente a Jesús. (2091.10) 196:2.1

## EL CUERPO DE LA FINALIDAD

## I. FINALISTAS

- 1. Los siete Cuerpos de la Finalidad están controlados por el Arquitecto Maestro decano.
  - 1. El Cuerpo de los Finalistas Mortales.
  - 2. El Cuerpo de los Finalistas del Paraíso.
  - 3. El Cuerpo de los Finalistas Trinidizados.
  - 4. El Cuerpo de los Finalistas Trinidizados Conjuntos.
  - 5. El Cuerpo de los Finalistas de Havona.
  - 6. El Cuerpo de los Finalistas Trascendentales.
  - 7. El Cuerpo de los Hijos de Destino No Revelado. (352.8) 31:10.1
- 2. Los finalistas están destinados a servir en los universos del espacio exterior. (131.3) 12:2.6

#### II. CUERPOS DE FINALISTAS MORTALES

- 1. Nativos de Havona. (346.2) 31:1.1
- 2. Mensajeros de Gravedad. (346.7) 31:2.1
- 3. Mortales Glorificados. (347.6) 31:3.3
- 4. Serafines Adoptados. (348.6) 31:4.1
- 5. Hijos Materiales Glorificados. (349.1) 31:5.1
- 6. Criaturas Intermedias Glorificadas. (349.5) 31:6.2

## III. EVÁNGELES DE LA LUZ

Los Evángeles de la Luz son los séptimos miembros transitorios del Cuerpo de los Finalistas Mortales. (349.7) 31:7.2

## LOS DIRECTORES DEL PODER

## I. LOS DIRECTORES SUPREMOS DEL PODER

- 1. Los Directores Supremos del Poder crean siete grupos de asociados—son los directores de la energía física del gran universo. (320.1) 29:1.1
- 2. Estos siete grupos son:
  - 1. Los Supervisores Supremos del Centro.
  - 2. Los Centros de Havona.
  - 3. Los Centros de los Superuniversos.
  - 4. Los Centros de los Universos Locales.
  - 5. Los Centros de las Constelaciones.
  - 6. Los Centros de los Sistemas.
  - 7. Centros no clasificados. P. 320.
- 3. Los Directores Supremos del Poder operan desde la periferia del Paraíso. (320.5) 29:2.1
- 4. Los Directores del Poder son catalizadores de la energía—hacen que la energía se organice y se reúna en formación de unidad por su presencia. (471.6) 42:2.22
- 5. En el cosmos evolutivo, la energía-materia es dominante excepto en la personalidad, donde el espíritu, a través de la mediación de la mente, lucha por imponerse. (140.10) 12:8.14
- 6. La mente mortal puede captar solo tres de los siete niveles de la realidad. (140.5) 12:8.9
- 7. Los elementos químicos exhiben una recurrencia séptuple de propiedades similares. (480.1) 42:9.3

#### II. LOS CENTROS Y CONTROLADORES DEL PODER

- 1. Los centros y controladores del poder ejercen un control perfecto sobre siete de las diez formas de energía. (324.1) 29:3.11
- 2. Las criaturas superiores del poder son inteligentes y volitivas. (321.1) 29:2.9
- 3. Los controladores físicos atraviesan el espacio a velocidades cercanas a las de los Mensajeros Solitarios. (324.3) 29:4.1
- 4. Los tipos más bajos de mente pueden pensar incluso cuando están desprovistos del poder de elegir. (325.6) 29:4.13
- 5. Los centros del poder y los controladores físicos no juegan. Están siempre en servicio. (323.3) 29:3.5
- 6. Hay siete grandes divisiones de Controladores Físicos Decanos:
  - 1. Los Directores Asociados del Poder.
  - 2. Los Controladores Mecánicos.
  - 3. Los Transformadores de la Energía.

- 4. Los Transmisores de la Energía.
- 5. Los Asociadores Primarios.
- 6. Disociadores Secundarios.
- 7. Los Frandalanques y los Cronoldeques. (324.6) 29:4.4

#### III. LOS ORGANIZADORES DECANOS DE LA FUERZA

- 1. Tres grupos de seres tienen que ver con el control de la fuerza y la regulación de la energía:
  - 1. Los Organizadores de la Fuerza Decanos Eventuados Primarios.
  - 2. Los Organizadores de la Fuerza Decanos Asociados Trascendentales.
  - 3. Los Directores del Poder Universal. (329.1) 29:5.1
- 2. Los Organizadores de la Fuerza paradisiacos actúan en todo el universo maestro bajo la supervisión de los Arquitectos del Universo Maestro. (329.1) 29:5.1
- 3. La fuerza cósmica procede del paraíso y circula por todo el universo maestro como la carga de fuerza del espacio ocupado. (139.5) 12:8.2
- 4. La fuerza cósmica gira para siempre alrededor de las sendas espaciales eternas. (139.6) 12:8.3
- 5. Hay siete divisiones de la energía universal:
  - 1. Potencia espacial—Absoluta.
  - 2. Fuerza primordial—Segregata.
  - 3. Energía emergente:
    - a. (Energía potente)
    - b. (Energía de gravedad ) Ultimata.
  - 4. Poder universal—Gravita.
  - 5. Energía de Havona—Triata.
  - 6. Energía trascendental—Tranosta.
  - 7. Monota. P.(469.2) 42:2.2

## IV. SISTEMAS DE ENERGÍA NO ESPIRITUAL

- 1. El modelo puede ser material, mental o espiritual. (10.3) 0:6.11
- 2. La materia es la sombra filosófica proyectada por la mente en presencia de la luminosidad espiritual. (140.11) 12:8.15
- 3. La materia se clasifica en diez divisiones:

- 1. Materia ultimatónica.
- 2. Materia subelectrónica.
- 3. Materia electrónica.
- 4. Materia subatómica.
- 5. Átomos destruidos.
- 6. Materia ionizada.
- 7. Materia atómica.
- 8. Etapa molecular de la materia.
- 9. Materia radioactiva.
- 10. Materia desintegrada. (471.9) 42:3.2

## V. ENERGÍA Y MATERIA

- 1. Más energía produce disturbios del poder; menos energía favorece la agregación de la materia. (176.2) 15:8.7
- 2. La creación de la energía y el otorgamiento de vida son prerrogativas de la Deidad. (468.2) 42:1.5
- 3. Hay diez tipos de energía en forma de onda:
  - 1. Rayos infraultimatónicos.
  - 2. Rayos ultimatónicos.
  - 3. Rayos espaciales cortos.
  - 4. Etapa electrónica.
  - 5. Rayos gamma.
  - 6. Grupo de rayos X.
  - 7. Rayos ultravioletas.
  - 8. Luz blanca.
  - 9. Rayos infrarrojos.
  - 10. Ondas hertzianas. (474.6) 42:5.2
- 4. El ultimatón posee tres variades de movimiento. (476.6) 42:6.4
- 5. Los científicos nunca crearán ni materia ni vida. (468.1) 42:1.4
- 6. Un electrón típico contiene 100 ultimatones. (476.7) 42:6.5
- 7. El espacio interelectrónico no está vacío. (478.6) 42:8.2
- 8. El espacio interelectrónico está activado por manifestaciones ondulatorias. (478.6) 42:8.2
- 9. Si un electrón pudiera magnificarse hasta equivaler a un décimo de onza (2,8 g), su volumen sería tan grande como el de la tierra. (477.2) 42:6.8

## LA DOCTRINA DE DIOS

#### I. LA PRIMERA FUENTE Y CENTRO

- 1. Dios, como Primera Fuente y Centro, es primario en relación con la realidad total —no cualificadamente; tan infinito como eterno y por lo tanto limitado y condicionado tan sólo por la volición.. (5.8) 0:3.9
- 2. El Dios de la Primera Fuente y Centro ejerce un sobrecontrol cósmico mediante la gravedad espiritual absoluta. (24.8) 1:2.10
- 3. El Padre Universal es la personalidad de la Primera Fuente y Centro. (5.9) 0:3.10
- 4. La Primera Fuente y Centro es esa infinidad quien trasciende no cualificadamente toda mente, toda materia, y todo espíritu. (31.7) 1:7.7
- 5. Las actualidades finitas se derivan de la Primera Fuente y Centro mediante la autoexistente voluntad libre. (1158.4) 105:5.4

#### II. EL YO SOY

- 1. El concepto del YO SOY es una concesión filosófica que hacemos a la mente finita del hombre, atada al tiempo y encadenada al espacio, a la imposibilidad de la comprensión por la criatura de las existencias en la eternidad —realidades y relaciones sin comienzo y sin fin.(6.3) 0:3.23
- 2. El YO SOY alcanzó la personalidad volviéndose el Padre Eterno del Hijo Original y la Fuente Eterna del Paraíso.(6.2) 0:3.22
- 3. La causación absoluta reside en el Padre Universal, que funciona como el YO SOY. (1152.4) 105:1.1
- 4. La naturaleza séptuple del YO SOY es sugerida por los Siete Absolutos de la Infinidad:
  - 1. El Padre Universal.
  - 2. El Controlador Universal.
  - 3. El Creador Universal.
  - 4. El Sustentador Infinito.
  - 5. El Potencial Infinito.
  - 6. La Capacidad Infinita.
  - 7. El Uno Universal de la Infinidad. (1154.3) 105:2.4
- 5. El postulado del infinito del YO SOY y el absoluto trasciende todo tiempo pasado, presente y futuro. (1296.1) 118:1.9

## REFERENCIA BÍBLICA: Éx. 3.4.

#### III. DIOS PADRE

#### 1. LA IDENTIDAD DIVINA

1. El Padre Universal es el Dios de toda la creación. (21.1) 1:0.1

- 2. Pensad primero en Dios como creador, luego, como controlador, y finalmente, como sustentador infinito. (21.1) 1:0.1
- 3. En la ciencia, Dios es una causa; en la filosofía, una realidad; en la religión, un Padre amante. (59.3) 4:4.7
- 4. Dios es espíritu. (25.1) 1:3.1
- 5. Dios es un espíritu universal; Dios es la persona universal. (25.5) 1:3.5
- 6. La luminosidad espiritual de la presencia personal del Padre es una luz a la que ningún mortal se puede acercar. (25.3) 1:3.3

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Neh. 9:6. Juan 4:24. I Tim. 1:17. Éx. 33:20. I Tim. 6:16.

#### 2. LA PERSONALIDAD DE DIOS

- 1. Dios funciona en tres niveles de personalidad:
  - 1. Prepersonal—Ajustadores del Pensamiento.
  - 2. Personal—como en las criaturas evolutivas.
  - 3. Superpersonal—seres absonitos. (3.15) 0:2.2
- 2. Dios es personalidad. (28.4) 1:5.7
- 3. El concepto de la personalidad de Dios es la medida de la madurez religiosa. (28.7) 1:5.10
- 4. Aunque Dios debe ser más que una personalidad, no puede ser nada menos. (27.4) 1:5.2
- 5. El concepto de la personalidad de la Deidad facilita la comunidad; favorece la adoración inteligente; promueve la confianza refrescante. (31.1) 1:7.1
- 6. Sólo una persona puede amar y ser amada. (31.3) 1:7.3
- 7. La conducta de Dios es personal—consciente y volitiva. No es el esclavo de su propia perfección e infinidad. (138.1) 12:7.6
- 8. Dios es una persona que puede conocer y ser conocida. (28.5) 1:5.8

REFERENCIAS BÍBLICAS: Salmos 94:9. Santiago 2:23.

#### 3. LA NATURALEZA DE DIOS

- 1. Dios no es un sinónimo de naturaleza, tampoco es él la ley natural personificada. Dios es una realidad trascendente, no simplemente el concepto tradicional humano de los valores supremos. Dios no es una focalización psicológica de los significados espirituales, ni es la «la obra más noble del hombre». Dios puede ser cualquiera de estos conceptos o todos ellos en la mente de los hombres, pero él es aún más. Él es una persona salvadora y un Padre amante (23.5) 1:2.2
- 2. Dios no es ni semejante al hombre ni a la máquina. (23.4) 1:2.1

3. La naturaleza de Dios puede comprenderse lo mejor por la revelación del Padre que Micael de Nebadon desplegó en sus múltiples enseñanzas y en su extraordinaria vida mortal en la carne. (33.1) 2:0.1

## A. La infinitud de Dios

- 1. El Padre es infinito y eterno. (58.9) 4:4.4
- 2. La sucesiva investidura de sí mismo a los universos no mengua su potencial de fuerza, sabiduría y amor. (49.5) 3:4.1
- 3. La infinidad de Dios debería ser el seguro supremo de que a lo largo de la futuridad sin fin una personalidad ascendente tendrá ante sí las posibilidades del desarrollo de la personalidad y asociación con la Deidad que aun la eternidad no agotará ni terminará jamás. (1169.5) 106:7.6

## **REFERENCIAS BÍBLICAS**: Job 5:9; 36:26. Isa. 46:10.

## B. La justicia de Dios

- 1. El pecado voluntario y la iniquidad sin mitigantes son intrínseca y automáticamente suicidas. (37.3) 2:3.5
- 2. El resultado final del pecado deliberado es la aniquilación. (37.2) 2:3.4

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Salmos 145:17; 103:6; 7:9. Il Crón. 19:7.

#### C. La misericordia de Dios

- 1. La necesidad de la criatura es en sí suficiente para asegurar el pleno caudal de su tierna misericordia y de su gracia salvadora. (38.2) 2:4.2
- 2. La misericordia no es una contravención de la justicia, sino más bien una interpretación comprensiva de las exigencias de justicia suprema tal como se la aplica equitativamente a los seres espirituales subordinados y a las criaturas materiales. (38.5) 2:4.5

## REFERENCIAS BÍBLICAS: II Cor. 1:3.

#### D. El amor de Dios

- 1. Dios es amor. (38.6) 2:5.1
- 2. El amor del Padre está con nosotros ahora y a través del círculo sin fin de las edades eternas. (40.1) 2:5.9
- 3. El amor identifica la voluntad volitiva de Dios. (42.1) 2:6.9
- 4. El rostro que el Infinito ofrece a todas las personalidades del universo es el rostro de un Padre amante. (1153.5) 105:1.8
- 5. Es erróneo pensar de Dios que Dios nos ama por los sacrificios de sus Hijos. (39.1) 2:5.2

## REFERENCIAS BÍBLICAS: Juan 3:1. Pe. 103:17. Juan 16:27.

#### E. La bondad de Dios

- 1. Dios se relaciona con el universo como el ser de bondad final y de voluntad libre de infinita creatividad. (58.8) 4:4.3
- 2. Al darse a sí mismo a los universos, Dios se reserva solo lo necesario para asegurar el otorgamiento. (364.2) 32:4.12

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Rom. 2:4. Salmos 68:20; 111:4; 34:8. I Pedro 1:15.

## 4. LOS ATRIBUTOS DE DIOS

## A La omnipresencia de Dios

- 1. La omnipresencia de Dios es en realidad una parte de su naturaleza infinita; el espacio no constituye una barrera para la Deidad. (45.1) 3:1.6
- 2. Sólo Dios puede estar en dos lugares, en innumerables lugares, al mismo tiempo. (44.4) 3:1.1
- 3. El Controlador Universal está potencialmente presente en los circuitos de la gravedad de los universos. (45.1) 3:1.7

## **REFERENCIAS BÍBLICAS**: Salmos 139:7.

#### B. La omnipotencia de Dios

- 1. Dios es omnipotente. (47.1) 3:2.3
- 2. La omnipotencia divina sólo está limitada por el amor de Dios, la voluntad de Dios y la ley de Dios. (48.3) 3:2.11
- 3. Dios es verdaderamente omnipotente, pero no es omnificente, —no hace personalmente todo lo que se hace. (1299.4) 118:6.1
- 4. Él sostiene los mundos en el espacio y hace girar los universos en torno al infinito círculo del circuito eterno. (46.6) 3:2.2
- 5. Dios es ilimitado en poder, divino en naturaleza, final en voluntad, infinito en atributos, eterno en sabiduría, y absoluto en realidad. (48.6) 3:2.15

## REFERENCIAS BÍBLICAS: Matt. 19:26. Dan. 4:35. Job 42:2.

#### C. La omnisciencia de Dios

- 1. Dios sabe todas las cosas. La mente divina está consciente de toda la creación. (48.8) 3:3.1
- 2. El Padre ve el fin desde el principio. (35.5) 2:2.1

- 3. Solo Dios conoce en realidad el número de estrellas. (49.1) 3:3.2
- 4. La omnisciencia no implica el conocimiento de lo que no puede conocerse. (49.4) 3:3.5

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: I Juan 3:20. Heb. 4:13.741 Job 37:16. Salmos 33:13; 147:4. Prov. 15:3. Matt. 6:8.

## D. La primacía de Dios

- 1. Dios es la unidad universal de la Realidad no demarcada. (645.6) 56:9.11
- 2. El Padre Universal sigue siendo fundamental; su mano descansa sobre la palanca poderosa de las circunstancias de los dominios universales. (52.4) 3:6.1
- 3. El alcance divino se extiende alrededor del círculo de la eternidad. (55.4) 4:1.6

REFERENCIAS BÍBLICAS: Salmos 24:1. Col. 1:17.

## 5. LA RELACIÓN DE DIOS CON EL UNIVERSO

## A. Dios y la naturaleza

- 1. La naturaleza es, en un sentido limitado, el hábito físico de Dios. (56.5) 4:2.1
- 2. La naturaleza es la combinación de la perfección paradisiaca y la imperfección evolutiva. (56.7) 4:2.3
- 3. La naturaleza no es Dios. La naturaleza no es objeto de adoración. (57.5) 4:2.8

REFERENCIAS BÍBLICAS: Salmos 119:89; 104:30. Heb. 1:3.

#### B. La inmutabilidad de Dios

- 1. Dios es el único ser estacionario, autocontenido e inmutable en la totalidad del universo. (58.6) 4:4.1
- 2. El universo y Dios no son idénticos; uno es la causa, el otro el efecto. (1126.1) 102:7.1
- 3. Hay una finalidad de integridad y una perfección de plenitud en los mandatos del Padre. (35.6) 2:2.2

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Mal. 3:6. Santiago 1:17. I Pedro 4:19. Deut. 32:4. Salmos 33:4. Juan 1:9. I Cor. 1:9. I Juan 1:9. Lam. 3:21. Salmos 33:4; 119:90.

## C. El propósito eterno de Dios

1. No abrigues la idea de que, debido a que el Padre Universal ha delegado tanto de sí mismo y de su poder a otros, es un miembro inactivo de la asociación de las Deidades. (362.5) 32:4.1

- 2. Dios nunca hace nada de lo que pueda hacer cualquiera de sus asociados. (362.5) 32:4.1
- 3. El Padre tiene un propósito eterno relacionado con el universo de los universos. (54.1) 4:0.1

## REFERENCIAS BÍBLICAS: Efe. 3:11.

## 6. LA RELACIÓN DE DIOS CON EL INDIVIDUO

## A. La presencia de Dios

- 1. Dios no está oculto; anhela revelarse a sí mismo. (62.4) 5:1.2
- 2. El Padre habita dentro de nosotros. (139.1) 12:7.12
- 3. Dios está en contacto íntimo con sus hijos evolutivos. (139.2) 12:7.13
- 4. En él vivimos, nos movemos y tenemos nuestro ser. (139.1) 12:7.12
- 5. El Dios eterno es incapaz de cólera ni de ira. (57.7) 4:3.2

## REFERENCIAS BÍBLICAS: Deut. 33:27.

## B. Dios en la religión

- 1. Es un gran error humanizar a Dios, pero no es tan estúpido como mecanizarle. (53.3) 3:6.5
- 2. Ni la ciencia ni la lógica pueden probar la existencia de Dios; solo la experiencia humana puede validar su realidad. (24.5) 1:2.7
- 3. La bendición de Urantia. (53.6) 3:6.8

#### C. El Dios de la personalidad

- 1. El Padre es el otorgador y el conservador de toda personalidad. (70.2) 5:6.1
- 2. La personalidad es un misterio no resuelto. (70.3) 5:6.2
- 3. El circuito de personalidad de toda la creación está centrado en la persona del Padre Universal. (71.5) 5:6.10
- 4. Una vez que esté todo dicho y hecho, no puedo hacer nada más beneficioso que reiterar que Dios es vuestro Padre, y que todos vosotros sois sus hijos planetarios. (72.1) 5:6.13

#### IV. DIOS HIJO

#### 1. LA IDENTIDAD DEL HIJO

1. El Hijo Eterno es el Hijo original y unigénito de Dios. (73.5) 6:1.1

- 2. EL Hijo Eterno es la expresión perfecta y final del «primer» concepto personal y absoluto del Padre Universal. (73.1) 6:0.1
- 3. Como el sustentador de las realidades espirituales, la Segunda Fuente y Centro es el eterno contrapeso de la Isla del Paraíso, que tan espléndidamente sostiene todas las cosas materiales. (81.3) 7:0.3
- 4. El Hijo es la naturaleza espiritual y personal de Dios hecha manifiesta a los universos. (79.3) 6:7.3
- 5. El Hijo Eterno es el Verbo Eterno de Dios. (74.7) 6:2.2
- 6. El Hijo Eterno es el gran ministro de la misericordia a toda la creación. (75.7) 6:3.2

## 2. LOS ATRIBUTOS DEL HIJO

- 1. El Hijo es la plenitud de la absolutez de Dios en personalidad y espíritu. (75.2) 6:2.5
- 2. Espiritualmente el Hijo Eterno es omnipresente. (76.6) 6:4.6
- 3. El Hijo lo sabe todo; nada le sorprende. (76.7) 6:4.7
- 4. El Hijo es omnipotente solamente en el dominio espiritual. (76.2) 6:4.2
- 5. El Hijo es una personalidad absoluta. (79.1) 6:7.1

#### 3. GRAVEDAD ESPIRITUAL

- 1. El Hijo Eterno motiva el nivel espiritual de la realidad cósmica. (76.1) 6:4.1
- 2. La universal y pura gravedad del espíritu de toda la creación, este circuito exclusivamente espiritual, conduce directamente de vuelta a la persona del Hijo. De este modo el Hijo ejerce absoluta soberanía espiritual.. (81.6) 7:1.1
- 3. Este control gravitatorio de las cosas espirituales funciona independientemente del tiempo y el espacio. La gravedad espiritual no sufre nunca retrasos temporales ni disminuciones de espacio. (82.1) 7:1.2
- 4. Hay una atracción directa de naturaleza espiritual entre personas de mentalidad espiritual dotadas de gustos y anhelos semejantes. (82.5) 7:1.6
- 5. El circuito de gravedad espiritual es el canal básico para transmitir las oraciones sinceras. (84.3) 7:3.3
- 6. La gravedad espiritual es absoluta. (82.1) 7:1.2
- 7. La atracción de la gravedad espiritual del Hijo Eterno constituye el secreto inherente de la ascensión al Paraíso de las almas humanas supervivientes. (84.2) 7:3.2

## 4. LA RELACIÓN DEL HIJO CON LOS INDIVIDUOS

1. La naturaleza personal del Hijo Eterno es incapaz de fragmentación. (86.4) 7:5.3

- 2. Pero el Hijo Eterno se va acercando a las personalidades creadas. Puede llegar ante la presencia del hombre y, a veces, como hombre él mismo. (86.3) 7:5.2
- 3. El Hijo Eterno es el fideicomisario personal, el custodio divino, del plan universal del Padre para la ascensión de las criaturas. (86.1) 7:4.7
- 4. El Hijo Eterno es una revelación completa, exclusiva, universal y final del espíritu y la personalidad del Padre Universal. (88.7) 7:7.1
- 5. Los hijos del Hijo Eterno pueden encarnarse en semejanza de la carne mortal. (86.5) 7:5.4

#### V. DIOS ESPÍRITU

## 1. EL DIOS DE ACCIÓN

- 1. En el instante mismo en que Dios el Padre y Dios el Hijo conciben conjuntamente una acción idéntica e infinita —la ejecución de un plan de pensamiento absoluto—el Espíritu Infinito entra a existir, ya en su completa totalidad. (90.3) 8:0.3
- 2. El Dios de Acción actúa y las bóvedas muertas del espacio están en movimiento. (91.1) 8:1.4
- 3. El Creador Conjunto es el manipulador de la energía. (101.5) 9:3.5
- 4. Mientras los Hijos divinos son el Verbo de Dios, el Espíritu Infinito es la Acción de Dios. (111.1) 10:3.3
- 5. El Espíritu Infinito es el agente eficaz para la ejecución del plan de logro de la perfección del Padre-Hijo. (93.7) 8:3.5

## 2. EL ESPÍRITU DEL MINISTERIO DIVINO

- 1. Dios es amor, el Hijo es misericordia, el Espíritu es ministerio. (94.4) 8:4.2
- 2. El Actor Conjunto es el correlacionador de toda realidad actual. (99.2) 9:1.3
- 3. El Espíritu Infinito es una espiritualización personalizada del Hijo Eterno y del Padre Universal. (100.4) 9:2.2
- 4. Entre el yunque de la justicia y el martillo del sufrimiento, los que esgrimen el martillo son los hijos de la misericordia. (100.2) 9:1.8

## 3. LA PERSONALIDAD DEL ESPÍRITU INFINITO

- 1. El Espíritu Infinito es una personalidad completa y perfecta, y reacciona como persona ante el universo. (96.6) 8:6.4
- 2. El Espíritu Infinito es una presencia universal, una acción eterna, un poder cósmico, una influencia santa, y una mente universal; es todas estas cosas e infinitamente más, pero es también una personalidad verdadera y divina. (96.3) 8:6.1
- 3. Todas las acciones personales e impersonales del Espíritu Infinito son actos volitivos. (101.7) 9:3.7

## 4. LOS ATRIBUTOS DEL ESPÍRITU INFINITO

- 1. El atributo más notable del Espíritu Infinito es la omnipresencia. (95.4) 8:5.1
- 2. El Espíritu Infinito manifiesta una inclinación hacia los atributos de misericordia del Hijo Eterno, convirtiéndose así en el ministro de la misericordia de las Deidades del Paraíso. (92.7) 8:2.6
- 3. El Espíritu Infinito posee un poder único y asombroso: la antigravedad. (101.2) 9:3.2
- 4. El Paraíso es el modelo original de infinidad; el Dios de Acción es el activador de ese modelo. (101.8) 9:3.8

#### 5. EL MINISTRO DE LA MENTE

- 1. La mente absoluta es la mente de la Tercera Persona de la Deidad. (102.2) 9:4.2
- 2. La mente no tiene que ser agregada al espíritu puro. El espíritu posee mentalidad en alguna medida. (102.2) 9:4.2
- 3. El Creador Conjunto es absoluto tan sólo en el dominio de la mente. (102.3) 9:4.3
- 4. La mente infinita ignora el tiempo, la mente última trasciende el tiempo, la mente cósmica está condicionada por el tiempo. (102.4) 9:4.4
- 5. Todas estas actividades de la mente están comprendidas en el circuito de gravedad mental absoluto de la Tercera Fuente y Centro. (103.6) 9:6.1
- 6. Solo la mente puede interasociar las energías físicas con los poderes espirituales. (136.1) 12:6.3
- 7. La reflectividad universal es ese poder singular e inexplicable de ver, oír, sentir y saber todas las cosas según ocurren en todas partes de un superuniverso. (105.1) 9:7.1
- 8. La familia funcional de la Tercera Fuente y Centro se divide en tres grupos: Espíritus Supremos, Directores del Poder y otras personalidades que incluyen a los Espíritus Ministradores. (107.2) 9:8.14
- 9. Dios Séptuple coordina la evolución finita. (1164.4) 106:2.1

#### VI. DIOS SUPREMO

#### 1. EL DIOS FINITO

- 1. Dios el Supremo es el Dios del tiempo y del espacio en actualización y evolución. (4.9) 0:2.15
- 2. El Supremo es el Dios experiencial de las criaturas evolutivas. (4.9) 0:2.15
- 3. Mientras que la Trinidad era la inevitabilidad absoluta, el Supremo es la inevitabilidad evolutiva. (1266.6) 115:7.5
- 4. Dios el Supremo no será descubierto hasta que no le encuentren todas las criaturas. (1290.2) 117:6.16

- 5. El Supremo coordina el supermundo invariable con el mundo inferior en cambio constante. (1297.5) 118:3.4
- 6. Con Dios el Supremo, es necesario hacer algo, así como ser alguien. (1260.1) 115:0.1
- 7. La personalidad del que no sobrevive es absorbida en la superalma de la creación—el Supremo. (1283.4) 117:4.2
- 8. La mente en evolución del Supremo es una relación entre la mente finita y la mente absoluta. (105.4) 9:7.4
- 9. Dios el Supremo es la personalización de toda la experiencia universal. (1304.2) 118:9.9
- 10. El Supremo evoluciona como síntesis de personalidad de la materia, la mente y el espíritu finitos. (1304.5) 118:10.3

#### 2. LA NATURALEZA DEL SUPREMO

- 1. El Ser Supremo es la unificación de tres fases de la realidad de la Deidad: Dios el Supremo, la unificación espiritual de ciertos aspectos finitos de la Trinidad del Paraíso; el Supremo Todopoderoso, la unificación de poder de los Creadores del gran universo; y la Mente Suprema, la contribución individual de la Tercera Fuente y Centro y de sus coordinados a la realidad del Ser Supremo. (251.1) 22:7.11
- 2. Esta Deidad evolutiva parece reflejar la actitud de la Trinidad de Supremacía. (115.5) 10:7.3
- 3. El Ser Supremo es absolutamente dependiente de la existencia y acción de la Trinidad del Paraíso. (1264.7) 115:5.1
- 4. Dios el Supremo es la personalización de toda la experiencia universal, el enfoque de toda evolución finita. (1304.2) 118:9.9
- 5. El Supremo Todopoderoso es una Deidad viva y evolutiva de poder y personalidad. (1268.4) 116:0.4
- 6. El Supremo es la belleza de la armonía física, la verdad del significado intelectual y la bondad del valor espiritual. (1278.5) 117:1.1
- 7. El Supremo os conoce porque es semejante a la criatura así como también es semejante al Creador. (1287.6) 117:6.1
- 8. Dios el Supremo era una persona espiritual en Havona antes de la creación del gran universo. (641.3) 56:6.2
- 9. El Supremo abarca lo todo de la infinidad que una criatura finita pueda jamás comprender.. (1290.5) 117:6.19

## 3. EL SUPREMO TODOPODEROSO

- 1. Dios el Supremo está actualizándose en poder en los hechos de los Hijos Creadores, los Ancianos de los Días y los Espíritus Rectores. (1269.6) 116:2.2
- 2. El Supremo Todopoderoso está evolucionando como el supercontrolador del poder físico del gran universo. (1274.1) 116:5.11

3. El Espíritu Infinito compensa la condición incompleta del Supremo en evolución. (1272.1) 116:4.2

#### 4. LA FUENTE DEL CRECIMIENTO EVOLUTIVO

- 1. El supremo crece a medida que los Creadores y las criaturas de los universos evolutivos alcanzan semejanza con Dios. (1265.5) 115:6.4 el Supremo, que es el total de la suma de todo crecimiento finito, (1281.3) 117:3.1
- 2. El Ser Supremo se vuelve la síntesis finita de la experiencia de la causa Creador-perfecta y la respuesta criatura-perfeccionante. (1278.6) 117:1.2
- 3. Así como el hombre alcanza su destino humano, alcanza el Supremo el destino en niveles de deidad. (1285.1) 117:4.12
- 4. El Supremo es el catalizador de todo crecimiento universal. (1283.2) 117:3.13
- 5. La experiencia de toda personalidad de criatura en evolución es una fase de la experiencia del Supremo Todopoderoso. (1268.6) 116:1.1
- 6. Mientras Dios es nuestro Padre, el Ser Supremo es nuestra Madre universal. (1289.1) 117:6.8
- 7. El Ajustador, el Espíritu Santo y el Espíritu de la Verdad se unifican en la experiencia humana mediante el ministerio del Supremo. (1107.2) 101:2.12
- 8. Dios el Supremo es verdad, belleza y bondad—el máximo finito de la experiencia ideacional.(1279.5) 117:1.7
- 9. El rechazo a la ascensión es el suicidio cósmico. La personalidad de un ser que no asciende retorna al Supremo como una gota de agua retorna al mar. (1283.6) 117:4.4
- 10. Dios Padre camina a través del cosmos con el hombre, mientras que el camino mismo es la presencia del Supremo. (1291.4) 117:6.27

#### 5. REFLECTIVIDAD

- 1. La reflectividad es una asociación de energía, mente y espíritu bajo el supercontrol del Supremo. (105.5) 9:7.5
- 2. La reflectividad del Supremo explica la conciencia del cosmos. (105.4) 9:7.4

#### 6. EL FUTURO DEL SUPREMO

- 1. Al final de la edad universal presente, el Ser supremo funcionará como un soberano experiencial en el gran universo. (1280.7) 117:2.7
- 2. En el futuro eterno, Dios el Supremo será actualizado en la mente espiritualizada y en el alma inmortal de los ascendentes. (1286.2) 117:5.4
- 3. En la próxima edad universal, los habitantes del espacio exterior presupondrán la soberanía del Supremo en el gran universo. (1280.7) 117:2.7

- 4. Tras alcanzar a Dios Supremo, el desafío será encontrar a Dios Último. (1293.1) 117:7.17
- 5. El Supremo puede no ser omnipresente, pero es ubicuo. (1296.5) 118:2.3

## VII. DIOS ÚLTIMO

## 1. DIOS EL ÚLTIMO

- 1. El Último es la unificación de la Trinidad Paradisiaca comprendida por los seres absonitos. (12.5) 0:9.2
- 2. Dios el Último existe en la trascendencia del tiempo y del espacio pero es subabsoluto. (1167.1) 106:4.4
- 3. El Último está identificado con los trascendentales. (1160.1) 105:7.3
- 4. El Último se extenderá finalmente a lo largo del universo maestro. (137.3) 12:6.13
- 5. El Último está espiritualmente presente en Havona—y conocemos a los Vicerregentes Cualificados del Último. (1166.6) 106:4.3

#### 2. EL NIVEL TRASCENDENTAL

- 1. Los Arquitectos del Universo Maestro son el cuerpo de gobierno de los Trascendentales del Paraíso. (351.2) 31:9.1
- 2. El nivel absonito de la realidad se caracteriza por cosas y seres sin comienzos ni fines y por la trascendencia del tiempo y del espacio. Los absonitos no son creados; son eventuados. (2.12) 0:1.12
- 3. El universo existe en tres niveles: finito, trascendental y absoluto. (1160.13) 105:7.15

#### VIII. DIOS EL ABSOLUTO

- 1. Dios el Absoluto sería la experiencialización de las realidades de la divinidad, ahora existenciales como el Absoluto de Deidad. (4.12) 0:2.18 7
- 2. Dios el Absoluto es la meta de todos los seres superabsonitos. (13.5) 0:10.2

#### IX. LA DEIDAD

- 1. La Deidad puede ser existencial, como en el Hijo Eterno; experiencial, como en el Ser Supremo; asociativa, como en Dios el Séptuple; no dividida como en la Trinidad Paradisiaca. (3.1) 0:1.14
- 2. La Deidad es la fuente de todo lo que es divino, pero todo lo que es divino no es necesariamente Deidad. (3.2) 0:1.15
- 3. La Divinidad es comprensible por la criatura como verdad, belleza y bondad; está correlacionada en personalidad como amor, misericordia y ministerio; revelada en niveles impersonales como justicia, poder y soberanía. (3.4) 0:1.17
- 4. El equivalente de la mente, la capacidad de conocer y ser conocido, es natural de la Deidad. (78.5) 6:6.2

- 5. No se debe confundir la ubicuidad de la Deidad con la ultimidad de la omnipresencia divina. (1296.3) 118:2.1
- 6. La composibilidad es innata en el poder divino. (1299.1) 118:5.1
- 7. La Deidad es personalizable como Dios y se caracteriza por la unidad—actual o potencial. (2.2) 0:1.2
- 8. En la contemplación de la Deidad, el concepto de personalidad debe ser despojado de la idea de corporeidad. (29.2) 1:5.12

# **EDUCACIÓN**

- 1. La educación ideal proporciona una asociación de trabajo y enseñanza. (412.4) 37:6.4
- 2. El propósito de la educación:
  - 1. Adquirir habilidad.
  - 2. Buscar la sabiduría.
  - 3. Desarrollar la individualidad.
  - 4. Alcanzar los valores espirituales. (806.1) 71:7.1
- 3. Las metas de la educación son:
  - 1. Comprensión de las relaciones humanas.
  - 2. Sentido de la realidad.
  - 3. Nobleza de los valores.
  - 4. Metas de la vida..
  - 5. Destino cósmico. (806.2) 71:7.2
- 4. Las ideas tienen su origen en los estímulos externos; los ideales nacen en los reinos creativos del mundo interior. (1220.9) 111:4.10
- 5. Las civilizaciones son inestables porque no son cósmicas. Deben ser alimentadas por los factores constitutivos de la ciencia, la moralidad y la religión. (196.1) 16:9.5

## **ESPERANZA**

## I. LOS FUNDAMENTOS SEGUROS DE NUESTRA ESPERANZA

## 1. La esperanza es el triunfo de la fe.

"La religión —la fe y convicción de la personalidad— puede siempre triunfar sobre la lógica superficialmente contradictoria de la desesperación, nacida en la mente material no creyente. Existe realmente una verdadera y genuina voz interior, esa «luz verdadera que alumbra a todo hombre que entra en el mundo». Y esta guía espíritu es distinta del impulso ético de la conciencia humana. La sensación de seguridad religiosa es más que un sentimiento emotivo. La seguridad de la religión trasciende la razón de la mente, aun la lógica de la filosofía. La religión es fe, confianza y seguridad." (1104.3) 101:0.3. Juan 1:9.

## 2. La esperanza es el fruto de la experiencia personal.

"No podemos comprender plenamente cómo Dios puede ser primordial, inmutable, todopotente y perfecto, y al mismo tiempo estar rodeado de un universo en mutación constante y aparentemente limitado por la ley, un universo evolutivo de imperfecciones relativas. Pero podemos *conocer* esa verdad en nuestra propia experiencia personal puesto que todos mantenemos la identidad de la personalidad y la unidad de la voluntad a pesar del cambio constante de nosotros mismos y de nuestro medio ambiente." (31.4) 1:7.4

## 3. Los fundamentos seguros de la esperanza.

"Es debido a este fragmento de Dios que reside en ti que puedes esperar, según progresas en armonía con la dirección espiritual del Ajustador, discernir más plenamente la presencia y el poder transformador de esas otras influencias espirituales que te rodean y sobrecogen pero que no funcionan como parte integrante de ti. El hecho de que no tienes intelectualmente conciencia de un contacto estrecho e íntimo con el Ajustador residente no refuta en lo más mínimo tan elevada experiencia. La prueba de la fraternidad con el Ajustador divino consiste totalmente en la naturaleza y grado de los frutos del espíritu que rinden en la experiencia vital del creyente. «Por sus frutos los conoceréis»." (64.7) 5:2.4 Mat. 7:20.

## 4. La base de nuestra esperanza.

"No hay límites a las fuerzas y personalidades que el Padre puede utilizar para mantener su propósito y sostener a sus criaturas. «El Dios eterno es nuestro refugio, y abajo están sus brazos sempiternos». «El que habita en el lugar secreto del Altísimo morará bajo la sombra del Todopoderoso». «Mirad, el que nos guarda no se adormecerá ni se dormirá». «Sabemos que todas las cosas cooperan para bien de los que aman a Dios», «porque los ojos del Señor están sobre los justos, y sus oídos, atentos a sus oraciones»." (55.2) 4:1.4 Deut. 33:27. Salmos 91:1; 121:3. Rom. 8:28. Salmos. 34:15.

## 5. La fe capta las realidades supermateriales.

"Aunque la experiencia religiosa es un fenómeno subjetivo puramente espiritual, dicha experiencia comprende una actitud positiva y de fe viviente hacia los más altos dominios de la realidad objetiva del universo. El ideal de la filosofía religiosa es tal fe-confianza que pueda

conducir al hombre a depender sin condiciones del amor absoluto del Padre Infinito del universo de los universos. Tal experiencia religiosa genuina trasciende en mucho la objetivación filosófica del deseo idealista; en efecto, toma a la salvación como cosa normal y se preocupa tan sólo por aprender y hacer la voluntad del Padre en el Paraíso. Las marcas de dicha religión son: fe en una Deidad suprema, esperanza de supervivencia eterna, y amor, especialmente hacia el prójimo." (1141.3) 103:9.5

#### II. LA CERTEZA DE NUESTRA ESPERANZA

1. La certeza de la esperanza religiosa.

"La marca intelectual de la religión es la certeza; la característica filosófica es la uniformidad; los frutos sociales son el amor y el servicio." (1126.5) 102:7.5

2. El mortal consciente de Dios está seguro de su salvación.

"El mortal consciente de Dios está seguro de la salvación; no tiene miedo de la vida; es honesto y constante. Sabe cómo soportar valientemente los sufrimientos inevitables; no se queja al enfrentarse con dificultades inescapables.

"El creyente sincero no se cansa de hacer el bien solamente porque esté frustrado. Las dificultades inflaman el ardor del amante de la verdad, mientras que los obstáculos sólo sirven de reto a los esfuerzos del constructor intrépido del reino." (1740.7) 156:5.20

3. El alma religiosa sabe—y sabe ahora.

"El tiempo es un elemento invariable en la obtención del conocimiento; la religión hace que sus dones se vuelvan inmediatamente disponibles, aunque haya un importante factor de crecimiento en la gracia, un avance definido en todas las fases de la experiencia religiosa. El conocimiento es una búsqueda eterna; siempre estás aprendiendo, pero jamás puedes llegar al conocimiento pleno de la verdad absoluta. En el conocimiento por sí solo no puede haber jamás una certidumbre absoluta, tan sólo una probabilidad en aumento de aproximación; pero el alma religiosa de iluminación espiritual *sabe*, y sabe *ahora*. Y sin embargo, esta certidumbre profunda y positiva no conduce al religionista de mente sólida a interesarse menos por los altibajos del progreso de la sabiduría humana, que está ligado en su extremo material con los desarrollos de la ciencia en progreso lento." (1120.1) 102:2.4

4. La sublimidad de la confianza del alma.

"La verdadera religión es discernimiento interior de la realidad, el vástago de fe de la conciencia moral, y no un simple consentimiento intelectual en un cuerpo de doctrinas dogmáticas. La verdadera religión consiste en la experiencia de «que el Espíritu mismo da testimonio con nuestro espíritu, de que somos hijos de Dios». La religión consiste, no en proposiciones teológicas sino en discernimiento espiritual interior y sublimidad de la confianza del alma." (1107.3) 101:2.13 Rom. 8:16.

## III. JESÚS ENSEÑÓ UNA ESPERANZA GLORIOSA

1. La esperanza sublima del evangelio de Jesús.

"Las enseñanzas de Jesús constituyeron la primera religión urantiana que comprendió tan plenamente una coordinación armoniosa de conocimiento, sabiduría, fe, verdad y amor, tan completa y simultáneamente como para proveer tranquilidad temporal, certidumbre intelectual, esclarecimiento moral, estabilidad filosófica, sensibilidad ética, conciencia de Dios y la seguridad positiva de la supervivencia personal. La fe de Jesús trazó el camino a la finalidad de la salvación humana, a lo último de la obtención mortal del universo, puesto que proveyó:

- "1. La salvación a partir de las cadenas materiales en la comprensión personal de la filiación de Dios, que es espíritu.
- "2. La salvación a partir de la esclavitud intelectual: el hombre conocerá la verdad y la verdad lo hará libre.
- "3. La salvación a partir de la ceguera espiritual, la comprensión humana de la fraternidad de los seres mortales y el conocimiento morontial de la hermandad de todas las criaturas universales; el descubrimiento por medio del servicio de la realidad espiritual y la revelación —a través del ministerio— de la bondad de los valores espirituales.
- "4. La salvación a partir de la condición incompleta del yo mediante la obtención de los niveles espirituales del universo y a través de la comprensión final de la armonía de Havona y de la perfección del Paraíso.
- "5. La salvación a partir del yo, la liberación de las limitaciones de la autoconciencia a través de la obtención de los niveles cósmicos de la mente Suprema y por coordinación con los logros de todos los demás seres autoconscientes.
- "6. La salvación a partir del tiempo, la obtención de una vida eterna de progresión sin fin en el reconocimiento de Dios y al servicio de Dios.
- "7. La salvación a partir de lo finito, la unión perfeccionada con la Deidad en el Supremo y a través de él, mediante la cual la criatura intenta el descubrimiento trascendental del Último en los niveles posfinales de lo absonito." (1112.4) 101:6.8
- 2. La esperanza en las enseñanzas de Jesús.

"Es justamente porque el evangelio de Jesús tenía tantas facetas, que en el curso de pocos siglos los estudiantes de los documentos sobre sus enseñanzas se dividieron en tantos cultos y sectas. La triste subdivisión de los creyentes cristianos resulta del fracaso de discernir en las muchas enseñanzas del Maestro la singularidad divina de su incomparable vida única. Pero algún día, los verdaderos creyentes de Jesús no estarán así divididos espiritualmente en su actitud ante los no creyentes. Siempre podremos tener diversidad de comprensión intelectual e interpretación, aun

diversos grados de socialización, pero la falta del sentimiento de fraternidad espiritual es inexcusable y reprensible.

"¡No os equivoquéis! Existe en las enseñanzas de Jesús una naturaleza eterna que no le permitirá permanecer por siempre sin frutos en el corazón de los hombres pensadores. El reino, tal como lo concibió Jesús, ha fracasado en gran parte en la tierra; por ahora, una iglesia exterior ha tomado su lugar; pero debéis comprender que esta iglesia es tan sólo la etapa larval del reino espiritual impedido, que lo llevará a través de esta era material, a una dispensación más espiritual en la que las enseñanzas del Maestro gozarán de una oportunidad más plena para su desarrollo. Así pues, la así llamada iglesia cristiana se vuelve el capullo en el cual está ahora durmiendo el concepto del reino de Jesús. El reino de la hermandad divina aún está vivo y saldrá finalmente y con certeza de su largo letargo, con tanta certeza como surge finalmente la mariposa, como la bella evolución de su menos atrayente criatura de desarrollo metamórfico." (1866.3) 170:5.20

## IV. LA FELICIDAD—EL CUIDADO DEL PADRE

## 1. Los fundamentos de la esperanza auténtica.

"«Simón, algunas personas son por naturaleza más felices que otras. Muchísimo depende del deseo del hombre de ser conducido y dirigido por el espíritu del Padre que reside en él. ¿Acaso no habéis leído en las Escrituras las palabras del sabio: `El espíritu del hombre es la candela del Señor, la cual escudriña lo más profundo de todo el ser'? También sabéis, que los hombres conducidos por el espíritu dicen: `Las cuerdas me cayeron en lugares deleitosos; y es hermosa la heredad que me ha tocado'. `Mejor es lo poco del justo, que las riquezas de muchos protervos', porque `el hombre bueno encuentra satisfacción dentro de sí mismo'. `El corazón alegre hermosea el rostro y es una fiesta constante. Mejor es lo poco con el temor al Señor, que el gran tesoro donde hay turbación. Mejor es la comida de legumbres donde hay amor, que de buey engordado donde hay odio. Mejor es lo poco con justicia que la muchedumbre de frutos sin derecho'. `Un corazón alegre es como un buen remedio'. `Más vale un puño lleno con descanso, que ambos puños llenos con pena y aflicción de espíritu'." (1674.4) 149:5.2 Prov. 20:27. Salmos. 16:6; 37:16. Prov. 14:14; 15:13-17; 16:8; 17:22. Ecl. 4:6.

#### 2. Busca el verdadero consuelo.

"«Mucho de la pena del hombre nace de la desilusión de sus ambiciones y de las heridas a su orgullo. Aunque los hombres tienen el deber para consigo mismos de hacer lo mejor que pueden con sus vidas en la tierra, habiendo hecho ese sincero esfuerzo deberían aceptar su destino con alegría y aplicar su ingenio a sacar el mayor provecho de lo que les tocó en suerte. Muchísimos de los problemas de los hombres se originan en el temor que alberga su propio corazón. `Huye el impío sin que nadie lo persiga'. `Los impíos son como un mar en tempestad, que no puede estarse quieto y sus aguas arrojan cieno y lodo; no hay paz, dice Dios, para los impíos'.

"«No busquéis pues la paz falsa y el gozo pasajero, sino la seguridad de la fe y la certidumbre de la filiación divina, que dan serenidad, contentamiento y gozo supremo en el espíritu»." (1674.5) 149:5.3 Prov. 28:1. Isa. 57:20,21.

3. La esperanza basada en el cuidado del Padre.

"«Pensad en los lirios, y como crecen; no se afanan ni hilan; mas os digo que ni aun Salomón con toda su gloria se vistió como uno de estos. Si Dios así viste la hierba del campo, que está viva hoy y mañana se corta y se echa al fuego, cuanto más él os vestiré a vosotros, embajadores del reino celestial. O vosotros ¡cuán poca fe tenéis! Cuando os dedicáis de todo corazón a la proclamación del evangelio del reino, no deberíais albergar incertidumbre en vuestra mente por vuestro sostén ni por la familia que habéis dejado. Si realmente dedicáis vuestra vida al evangelio, viviréis por el evangelio. Si tan sólo sois discípulos creyentes, debéis ganaros vuestro pan y contribuir al mantenimiento de todos los que enseñan y predican y curan. Si os preocupáis por vuestro pan y agua, ¿de qué manera diferís de las naciones del mundo que tan diligentemente buscan dichas necesidades? Dedicaos a vuestra obra, creed que tanto el Padre como yo conocemos vuestras necesidades. Dejadme aseguraros de una vez por todas de que, si dedicáis vuestra vida a la obra del reino, todas vuestras necesidades reales serán suministradas. Buscad las cosas más grandes, y las menos importantes serán halladas; pedid cosas celestiales y las cosas materiales estarán incluidas. La sombra por seguro sigue a la sustancia." (1823.3) 165:5.3 Lucas 12:27,28.

## LA ESPERANZA COMO SE PRESENTÓ EN LA BIBLIA

1. Nuestra esperanza está en Dios.

"Mi esperanza está puesta solo en ti." Salmos 39:7.

"Los ojos del Señor están fijos ...sobre los que esperan en su misericordia" Salmos 33:18.

2. Tenemos esperanza continuamente.

"Yo, por mi parte, seguiré esperando." Salmos 71:14.

3. Esperanza en la palabra de Dios.

"Yo espero en tu palabra." Salmos 119:81.

4. Dios está complacido por nuestra esperanza.

"El Señor ama ... a los que esperan en su misericordia." Salmos 147:11.

5. La esperanza trae alegría y gozo.

"La esperanza de los justos es alegre." Prov. 10:28.

"El Dios de la esperanza os colme de todo gozo y paz." Rom. 15:13.

"Con la alegría de la esperanza; constantes en la tribulación." Rom. 12:12.

6. Se nos llama a tener esperanza.

"Que conozcáis cuál es la esperanza a que habéis sido llamados por él." Efe. 1:18.

7. La fuerza de la confianza.

"En la serenidad y la confianza está su fuerza." Isa. 30:15.

"El que confía en el Señor se pone a salvo." Prov. 29:25.

8. Esperamos la vida eterna.

"Con la esperanza de vida eterna, prometida desde toda la eternidad por Dios." Tito 1:2.

"Para que... fuésemos constituidos herederos, en esperanza, de vida eterna." Tito 3:7.

9. La fe es la garantía de lo que se espera.

"La fe es garantía de lo que se espera." Heb. 11:1.

"Ahora subsisten la fe, la esperanza y la caridad." 1 Cor. 13:13. (Esta es la TRIADA de Pablo - variously arranged.)

10. Esperanza y confianza suprema.

"Yo tengo confianza y no temo." Isa. 12:2.

"Encomienda tu suerte al Señor, confia en él, y él hará su obra." Salmos 37:5.

11. La esperanza es la predecesora de la confianza.

"Estarás seguro, porque habrá una esperanza." Job 11:18.

12. Esperanza en Cristo.

"Este misterio, que es Cristo entre vosotros, la esperanza de la gloria." Col. 1:27.

"Porque nuestra salvación es en esperanza." Rom. 8:24.

13. El amor lo espera todo.

"Todo lo excusa. Todo lo cree. Todo lo espera. Todo lo soporta." 1 Cor. 13:7.

14. Esperanza y entereza.

"La tribulación engendra la paciencia; la paciencia, virtud probada; la virtud probada, esperanza." Rom. 5:4.

15. Esperanza diferida.

"La esperanza diferida enferma el corazón." Prov. 13:12.

**Nota**: El arco iris era un símbolo de esperanza en el Viejo Testamento. En el Viejo Testamento, la fe y la esperanza no estaban bien diferenciadas. La confianza se utiliza en lugar de la esperanza.

## LA ESPERANZA ENTRE LOS FILÓSOFOS

- 1. Zeus, enojado con la humanidad, ordenó a Pandora que abriera su caja para derramar toda clase de males entre los mortales. Entre estos males estaban las plagas de insectos, pero el último era la esperanza.
- 2. Estos filósofos fatalistas consideraban la esperanza como una ilusión —una ficción maligna.
- 3. Veamos algunas opiniones de los griegos:

Escilo— "El alimento de los exiliados."

Eurípides— "La maldición del hombre."

- 4. Los hebreos se atrevieron a abrigar algunas pequeñas esperanzas para la humanidad. Vean Salmos. 4:2 e Isa. 40.
- 5. Pablo rescató heroicamente a la esperanza de esos fatalistas pesimistas cuando declaró— "so faith, hope, love abide." (1 Cor. 13:13.)
- 6. Más tarde, Lutero dijo: "Todo lo que se ha hecho en el mundo se ha hecho por esperanza."
- 7. Tennyson dijo: "Las poderosas esperanzas que nos hacen hombres."
- 8. Pero no todos los filósofos recientes cayeron en la inspiración de Pablo. Vean estas afirmaciones:
  - a. *Cowley* (1647)— "La esperanza—la lotería engañosa de la fortuna, donde hay cien espacios en blanco por el precio de uno."

- b. *Shelley* (1819)— "Peor que la desesperación, peor que la amargura de la muerte, es la esperanza."
- c. *Nietzsche* (1819)— "La esperanza es el peor de los males, pues prolonga el tormento del hombre."
- 9. La esperanza está basada en la FE—es más que el optimismo.
- 10. He visto a la esperanza curar lo incurable y mantener vivo lo moribundo—aún durante días y semanas.
- 11. Los griegos estaban equivocados. Yo pondría la tríada de Pablo en este orden—amor, fe y esperanza.

# EL ESPÍRITU CREATIVO DEL UNIVERSO LOCAL

#### I. NATURALEZA DE LA MINISTRA DIVINA

- 1. Con la creación de un Hijo Creador, el Espíritu Infinito individualiza una representación nueva y única de sí mismo para que acompañe a ese Hijo Creador. (374.1) 34:0.1
- 2. El Espíritu Creativo del universo de Nebadon es el número 611,121. (368.2) 33:3.2
- 3. El Espíritu Madre del universo posee todos los atributos del Espíritu Infinito relacionados con el control físico, incluyendo el de la antigravedad y, más adelante, el de la gravedad mental. . (375.5) 34:2.2
- 4. El Espíritu Creativo comparte con el Hijo Creador la responsabilidad de la creación y sostenimiento de su universo. (376.1) 34:2.4

## II. EL HIJO Y EL ESPÍRITU CREATIVO

- 1. Tanto el Hijo como el Espíritu reaccionan ante las realidades físicas y las espirituales. (374.2) 34:0.2
- 2. Aunque el Espíritu reconoce al Hijo como soberano, el Hijo concede al Espíritu una posición coordinada y una autoridad igual a la suya. (368.3) 33:3.3
- 3. El Espíritu Creativo está limitado respecto al tiempo, el Hijo Creador no. Cuando trabajan juntos, actúan independientemente tanto del espacio como del tiempo. (376.7) 34:3.4
- 4. El Espíritu Madre nunca abandona la sede del universo. (378.1) 34:4.7

## III. EL MINISTERIO DEL ESPÍRITU

- 1. Al ser independiente del espacio, el Espíritu Creativo está igualmente presente de manera difusa en todo el universo local. (376.6) 34:3.3
- 2. El Espíritu Creativo actúa con el Hijo Creador para crear un amplio rango de personalidades. (376.1) 34:2.4
- 3. En la evolución de las criaturas mortales, los Portadores de Vida proporcionan el cuerpo físico, mientras que el Espíritu Creativo aporta el "soplo de vida". (376.2) 34:2.5
- 4. El propósito del ministerio del Espíritu es proporcionar fuerza para el "hombre interior". (381.4) 34:6.10
- 5. La presencia del Espíritu divino es el "agua de vida". (381.2) 34:6.8
- 6. El Espíritu nunca fuerza, solo guía. (381.5) 34:6.11
- 7. La dominación del espíritu produce los "frutos del espíritu". (381.7) 34:6.13
- 8. El amor, la alegría, la paz, la paciencia, la amabilidad, la bondad, la fe, la mansedumbre y la templanza son los frutos del espíritu. (381.7) 34:6.13

9. El espíritu de la Ministra Divina y el Espíritu de la Verdad trabajan con el hombre como uno solo. (379.4) 34:5.4

## IV. SIETE FASES DE DESARROLLO

Existen siete fases en el desarrollo de un Espíritu Materno del universo local:

- 1. Diferenciación Inicial en el Paraíso.
- 2. Formación Preliminar como Creador.
- 3. Etapa de la Creación Física.
- 4. Era de la Creación de Vida.
- 5. Épocas Posteriores a la Donación.
- 6. Épocas de Luz y Vida..
- 7. Carrera No Revelada. P. (203.5) 17:6.2

## V. LOS ESPÍRITUS AYUDANTES DE LA MENTE

Estos espíritus funcionan en la mente humana de acuerdo con su capacidad de receptividad.

- 1. Espíritu de intuición.
- 2. Espíritu de comprensión.
- 3. Espíritu de valentía.
- 4. Espíritu de conocimiento.
- 5. Espíritu de consejo.
- 6. Espíritu de adoración.
- 7. Espíritu de sabiduría. (401.5) 36:5.1

# EL ESPÍRITU DE LA VERDAD

## I. EL AYUDANTE PROMETIDO

1. Jesús promete enviar un nuevo ayudante.

"Jesús continuó enseñando, diciendo: «Cuando yo haya ido al Padre, y después de que él haya aceptado plenamente la obra que he hecho por vosotros en la tierra, y después de que haya recibido la soberanía final de mi propio dominio, le diré a mi Padre: Habiendo dejado a mis hijos solos en la tierra, es de acuerdo con mi promesa de enviarles a otro maestro. Y cuando el Padre apruebe, derramaré el Espíritu de la Verdad sobre toda la carne. Ya el espíritu de mi Padre está en vuestro corazón, y cuando llegue este día, también me tendréis a mí con vosotros aun como tenéis ahora al Padre. Este nuevo don es el espíritu de la verdad viva. Los descreídos no escucharán al principio las enseñanzas de este espíritu, pero los hijos de la luz lo recibirán con regocijo y de todo corazón. Y conoceréis a este espíritu cuando llegue, aun como me habéis conocido a mí, y recibiréis este don en vuestro corazón, y él permanecerá con vosotros. Así pues percibís que no os dejaré sin ayuda ni guía. No os dejaré desolados. Hoy tan sólo puedo estar con vosotros en persona. En los tiempos venideros estaré con vosotros y con todos los demás hombres que deseen mi presencia, donde sea que estaréis, y con cada uno de vosotros al mismo tiempo. ¿Acaso no discernís que es mejor para mí que me vaya; que os deje en la carne, para poder estar con vosotros mejor y más plenamente en el espíritu?"" (1948.2) 180:4.1 Hechos 2:17.

2. El nuevo ayudante nos conduce a toda la verdad.

"'Dentro de unas pocas horas, el mundo ya no me verá; pero vosotros seguiréis conociéndome en vuestro corazón aun hasta que yo envíe a este nuevo maestro, el Espíritu de la Verdad. Así como he vivido con vosotros en persona, entonces viviré en vosotros; seré uno con vuestra experiencia personal en el reino del espíritu. Cuando esto ocurra, vosotros conoceréis con certeza que yo estoy en el Padre, y que, aunque vuestra vida se oculta con el Padre en mí, yo también estoy en vosotros. Yo he amado al Padre y he cumplido con su palabra; vosotros me habéis amado, y vosotros cumpliréis con mi palabra. Así como mi Padre me ha dado de su espíritu, así os daré yo de mi espíritu. Este Espíritu de la Verdad que os donaré os guiará y os confortará y finalmente os conducirá a toda la verdad." (1948.3) 180:4.2 Juan 16:13.

3. Nos ayuda a recordar lo que enseñó Jesús.

"Os digo estas cosas mientras aún estoy con vosotros para que estéis mejor preparados para soportar las pruebas que en este instante mismo se abalanzan sobre nosotros. Y cuando llegue este nuevo día, dentro de vosotros residirá tan el Hijo como el Padre. Y estos dones del cielo por siempre obrarán el uno con el otro así como el Padre y yo hemos trabajado a la tierra y ante vuestros mismos ojos como una persona: el Hijo del Hombre. Este amigo espiritual os hará recordar todo lo que os he enseñado." (1948.4) 180:4.3

4. El nuevo ayudante es el "Espíritu de la Verdad".

"El nuevo ayudante que Jesús prometió enviar al corazón de los creyentes, para esparcirlo sobre toda la carne, es el *Espíritu de la Verdad*. Este don divino no es la letra ni la ley de la verdad, tampoco ha de funcionar como una forma o expresión de la verdad. El nuevo maestro es la *convicción de la verdad*, la conciencia y certeza de los verdaderos significados de los niveles

espirituales reales. Y este nuevo maestro es el espíritu de la verdad viva y creciente, que se expande, se despliega, y se adapta." (1949.3) 180:5.1

5. El nuevo ayudante da vida a la regla de oro.

"La regla de oro, cuando se la despoja del esclarecimiento suprahumano del Espíritu de la Verdad, se torna tan sólo en una regla de conducta altamente ética. La regla de oro, cuando se la interpreta literalmente, puede ser un instrumento de gran ofensa para los propios semejantes. Sin un discernimiento espiritual de la regla de oro de la sabiduría, podrías razonar que, puesto que deseas que todos los hombres te hablen la verdad plena y franca de su mente, deberías hablar total y francamente el pleno pensamiento de tu mente a tus semejantes. Una interpretación tal, no espiritual, de la regla de oro podría dar como resultado infelicidad indescriptible y congoja sin fin." (1949.7) 180:5.5

## II. EL TRABAJO DEL ESPÍRITU DE LA VERDAD

1. El trabajo del Espíritu de la Verdad.

"Ahora que me estoy despidiendo, puesto que ha llegado la hora en que estoy a punto de ir al Padre, me sorprende que ninguno de vosotros me haya preguntado: ¿Por qué nos dejas? Sin embargo, sé que os hacéis estas preguntas en vuestro corazón. Os hablaré claramente, como un amigo a otro. Es realmente beneficioso para vosotros que me vaya. Si no me voy, no podrá entrar en vuestro corazón el nuevo maestro. Debo despojarme de este cuerpo mortal y ser restaurado a mi sitio en lo alto, antes de que pueda enviar a este maestro espiritual para que viva en vuestra alma y conduzca vuestro espíritu a la verdad. Cuando mi espíritu llegue para moraros, iluminará la diferencia entre el pecado y la rectitud y os permitirá juzgar sabiamente en vuestro corazón sobre estos asuntos." (1951.3) 180:6.2

2. Hace realidad nuestra filiación.

"'Aunque no podéis observar la obra del espíritu divino en vuestra mente, existe un método práctico que os permite determinar hasta qué punto habéis puesto el control de los poderes de vuestra alma al servicio de las enseñanzas y dirección de este espíritu residente del Padre celestial, y ése es: la magnitud de vuestro amor al prójimo. Este espíritu del Padre comparte el amor del Padre, y a medida que va dominando al hombre, lo conduce infaliblemente en la dirección de la adoración divina y del amor y respeto por los semejantes. Al principio, creéis que sois hijos de Dios porque mis enseñanzas os permiten apercibiros de la presencia guiadora de nuestro Padre en vuestro corazón; pero pronto se derramará sobre toda la carne el Espíritu de la Verdad, y vivirá entre los hombres y les enseñará, así como yo ahora vivo entre vosotros y os hablo las palabras de la verdad. Y este Espíritu de la Verdad, que habla por las dotes espirituales de vuestra alma, os ayudará a conocer que sois los hijos de Dios. Prestará testimonio infalible mediante la presencia residente del Padre, vuestro espíritu, que para entonces residirá en todos los hombres así como ahora reside en algunos, diciéndoos que sois en realidad hijos de Dios." (1642.2) 146:3.6

3. Dirige a los buscadores de la verdad hacia el Hijo Creador.

"Los Hijos Creadores están dotados de un espíritu de presencia universal en muchas maneras análogo al de los Siete Espíritus Rectores del Paraíso. Éste es el Espíritu de la Verdad, que es esparcido sobre un mundo por un Hijo autootorgador después que recibe el título espiritual para

tal esfera. Este don del Confortador es la fuerza espiritual que siempre dirige a los buscadores de la verdad hacia Aquel que es la personificación de la verdad en el universo local. Este espíritu es una dote inherente del Hijo Creador, emergiendo de su naturaleza divina así como los circuitos maestros del gran universo son derivados de las presencias de personalidad de las Deidades del Paraíso." (377.9) 34:4.5

4. El Espíritu Materino, el centro del Espíritu de la Verdad.

"El Hijo Creador puede ir y venir, su presencia personal puede estar en el universo local o en otra parte. No obstante, el Espíritu de la Verdad funciona sin perturbaciones, porque esta presencia divina, aunque ha sido derivada de la personalidad del Hijo Creador, está centralizada funcionalmente en la persona de la Ministra Divina.

"El Espíritu Materno del Universo, sin embargo, nunca se retira del mundo sede central del universo local. El espíritu del Hijo Creador puede, y de hecho lo hace, funcionar independientemente de la presencia personal del Hijo, pero no así respecto del espíritu personal de ella. El Espíritu Santo de la Ministra Divina dejaría de funcionar si su presencia personal saliera de Salvington. Su presencia espiritual parece estar fijada en el planeta sede central del universo, y es precisamente este hecho el que permite al espíritu del Hijo Creador funcionar independientemente de la ubicación del Hijo. El Espíritu Materno del Universo actúa como centro y foco universal del Espíritu de la Verdad, así como también del de su propia influencia personal: el Espíritu Santo." (377.10) 34:4.6

## III. LAS FUNCIONES DEL ESPÍRITU DE LA VERDAD

1. Las funciones del Espíritu de la Verdad.

"Aunque el Espíritu de la Verdad es derramado sobre toda la carne, este espíritu del Hijo está casi completamente limitado en función y poder por la recepción personal del hombre de aquello que constituye la suma y substancia de la misión del Hijo autootorgador. El Espíritu Santo es parcialmente independiente de la actitud humana y está parcialmente condicionado por las decisiones y cooperaciones de la voluntad del hombre. No obstante, el ministerio del Espíritu Santo aumenta su efectividad en la santificación y espiritualización de la vida interior de aquellos mortales que más completamente *obedecen* las guías divinas." (379.5) 34:5.5

2. La transformación mediante el Espíritu de la Verdad.

"Por el viejo método buscáis suprimir, obedecer y conformar a las reglas del vivir; por el nuevo camino, primero seréis transformados por el Espíritu de la Verdad y así vuestra alma se verá fortalecida por la constante renovación espiritual de vuestra mente; de este modo estaréis dotados de la fuerza para hacer con seguridad y júbilo la voluntad misericordiosa, aceptable y perfecta de Dios. No olvidéis: es vuestra fe personal en las extraordinariamente grandes y preciosas promesas de Dios, la que os asegura que participaréis de la naturaleza divina. Así pues, mediante vuestra fe y la transformación del espíritu, llegaréis a ser en realidad, templos de Dios, y su espíritu vive verdaderamente dentro de vosotros. Si el espíritu vive dentro de vosotros, ya no seréis esclavos encadenados por la carne, sino hijos del espíritu libres y liberados. La nueva ley del espíritu os dota de la libertad del autodominio, reemplazando la vieja ley del temor, basada en la autoesclavitud y en las cadenas de la abnegación." (1609.5) 143:2.4

3. La guía segura del Espíritu de la Verdad.

"Habiendo comenzado el camino de la vida eterna, habiendo aceptado el deber y recibido tus órdenes de avanzar, no temas los peligros del olvido humano e inestabilidad mortal, no te preocupes por el temor al fracaso, o por la confusión que te deja perplejo, no vaciles ni interrogues tu estado y situación porque en las horas sombrías, en cada encrucijada de la lucha por progresar, el Espíritu de la Verdad siempre hablará, diciendo: «Éste es el camino»." (383.2) 34:7.8

# IV. EL MINISTERIO ESPECIAL DEL ESPÍRITU DE LA VERDAD

#### 1. El Espíritu de la Verdad detecta el "sabor espiritual".

"La autoconciencia intelectual puede descubrir la belleza de la verdad, su calidad espiritual, no sólo en la consistencia filosófica de sus conceptos, sino más certera y seguramente por la respuesta infalible del Espíritu de la Verdad siempre presente. La felicidad resulta del reconocimiento de la verdad porque puede ser actuada; puede ser vivida. El desencanto y la pena se producen por el error porque, no siendo éste una realidad, no se puede lograr en la experiencia. La verdad divina se conoce mejor por su sabor espiritual." (42.7) 2:7.6

# 2. Compensa los obstáculos humanos.

"En todos nuestros esfuerzos por aumentar y espiritualizar el concepto humano de Dios, nos vemos grandemente impedidos por la limitada capacidad de la mente mortal. También estamos gravemente impedidos en la ejecución de nuestra tarea por las limitaciones de lenguaje y por la pobreza del material que se puede utilizar con fines de ilustración o comparación en nuestros esfuerzos para describir los valores divinos y presentar los significados espirituales a la mente finita y mortal del hombre. Todos nuestros esfuerzos por ampliar el concepto humano de Dios serían poco menos que inútiles excepto por el hecho de que el Ajustador otorgado del Padre Universal reside en la mente mortal y la impregna el Espíritu de la Verdad del Hijo Creador. Dependiendo, por lo tanto, de la presencia de estos espíritus divinos en el corazón del hombre para que les asistan en la ampliación del concepto de Dios, emprendo con regocijo la ejecución de mi mandato en el sentido de intentar la descripción más amplia de la naturaleza de Dios para la mente del hombre." (33.3) 2:0.3

## 3. Fraterniza con los Ajustadores.

"Esta cena de conmemoración, cuando es compartida por los que son creyentes en el Hijo y conocedores de Dios, no necesita asociar a su simbolismo ninguna de las interpretaciones erróneas y pueriles del hombre sobre el significado de la presencia divina, porque en tales ocasiones el Maestro está realmente presente, en cada una de estas ocasiones. La cena de conmemoración es el encuentro simbólico del creyente con Micael. Cuando os tornáis de este modo conscientes del espíritu, el Hijo está realmente presente, y su espíritu fraterniza con el fragmento residente de su Padre." (1942.5) 179:5.6

#### V. EL OTORGAMIENTO DEL ESPÍRITU DE LA VERDAD

# 1. El Espíritu llega, según lo prometido por Jesús.

"Aproximadamente a la una, mientras estaban unos ciento cincuenta creyentes orando, se apercibieron de una extraña presencia en el cuarto. Al mismo tiempo, estos discípulos tuvieron conciencia de una sensación nueva y profunda, de felicidad, seguridad y confianza espirituales.

Esta nueva conciencia de fuerza espiritual fue seguida inmediatamente por un fuerte impulso a salir y proclamar públicamente el evangelio del reino y la buena nueva de que Jesús había resucitado de entre los muertos.

"Pedro se puso de pie y declaró que éste debía ser el advenimiento del Espíritu de la Verdad que el Maestro les había prometido y propuso que fueran al templo y empezaran la proclamación que les había sido encomendada de la buena nueva. Y ellos hicieron lo que Pedro sugería." (2059.1) 194:0.1 Hechos, cap. 2.

2. La religión de Jesús se convierte en una religión acerca de Jesús.

"Estos hombres habían sido entrenados e instruidos para que predicaran el evangelio de la paternidad de Dios y la filiación del hombre, pero en ese preciso momento de éxtasis espiritual y triunfo personal, lo que ellos consideraron la noticia más importante, la mejor nueva, era el hecho del Maestro resucitado. Así pues salieron, dotados del poder de lo alto, predicando buenas nuevas al pueblo —incluso la salvación a través de Jesús— pero inintencionalmente cayeron en el error de sustituir algunos de los hechos relacionados con el evangelio por el mensaje mismo del evangelio. Pedro sin querer inició este error, y otros lo siguieron hasta llegar a Pablo, quien creó una nueva religión basada en la nueva versión de la buena noticia.

"El evangelio del reino es: el hecho de la paternidad de Dios, combinado con la verdad resultante de la filiación-hermandad de los hombres. El cristianismo, tal como se desarrolló de ese día en adelante, es: el hecho de Dios como Padre del Señor Jesús Cristo, en asociación con la experiencia de la comunidad de creyentes con el Cristo resucitado y glorificado." (2059.3) 194:0.3

3. Los creyentes son atraídos por el nuevo evangelio.

"No es extraño que estos hombres infusos por el espíritu se aferraran de esta oportunidad para expresar su sentimiento de triunfo sobre las fuerzas que habían tratado de destruir a su Maestro y poner fin a la influencia de sus enseñanzas. En un momento como éste, era más fácil recordar la asociación personal con Jesús y entusiasmarse con la certeza de que el Maestro aún vivía, que su amistad no había terminado y que en efecto el espíritu había descendido sobre ellos como él había prometido.

"Estos creyentes se sentían de pronto trasladados a otro mundo, a una nueva existencia de gozo, poder y gloria. El Maestro les había dicho que el reino vendría con poder, y algunos de ellos pensaron que comenzaban a discernir lo que él quería decir.

"Cuando se toma todo esto en consideración, no es difícil comprender como estos hombres llegaron a predicar un nuevo evangelio sobre Jesús en lugar de su mensaje anterior de la paternidad de Dios y de la fraternidad de los hombres." (2059.5) 194:0.5

#### VI. LA IMPORTANCIA DEL ESPÍRITU DE LA VERDAD

1. El nuevo espíritu, solvente para las dificultades humanas.

"Jesús vivió en la tierra y enseñó un evangelio que redimía al hombre de la superstición de que él era hijo del mal y lo elevaba a la dignidad de ser hijo de Dios por la fe. El mensaje de Jesús, tal como él lo predicó y lo vivió en su época, fue una solución eficaz a las dificultades espirituales del hombre, en la época en que se lo propuso. Y ahora, puesto que él como persona se ha ido del mundo, envía en su lugar a su Espíritu de la Verdad, destinado a vivir en el hombre y, para cada nueva generación, formular de nuevo el mensaje de Jesús para que cada nuevo grupo de mortales que aparezca sobre la superficie de la tierra tenga una versión nueva y actualizada del evangelio, un esclarecimiento personal y una guía colectiva que sea una solución eficaz a las siempre cambiantes y variadas dificultades espirituales del hombre." (2060.6) 194:2.1

## 2. Usted no es consciente del espíritu.

"No cometas el error de esperar que tendrás intelectualmente una poderosa conciencia del Espíritu de la Verdad derramado. El espíritu no crea nunca una conciencia de sí mismo, sino tan sólo una conciencia de Micael, el Hijo. Desde el principio, Jesús enseñó que el espíritu no hablaría de sí mismo. La prueba, por lo tanto, de tu asociación con el Espíritu de la Verdad no se puede encontrar en tu conciencia de este espíritu sino más bien en tu experiencia de una asociación enaltecida con Micael." (2061.2) 194:2.4

"El espíritu también vino para ayudar a los hombres a recordar y comprender las palabras del Maestro, así como también para iluminar y volver a interpretar su vida en la tierra.

"También, el Espíritu de la Verdad vino para ayudar al creyente a atestiguar las realidades de las enseñanzas de Jesús y de su vida tal como la vivió en la carne, y tal como él ahora nuevamente la vive otra vez en cada creyente de cada generación de hijos de Dios llenados del espíritu.

"Así pues es evidente que el Espíritu de la Verdad viene en realidad para conducir a todos los creyentes a toda la verdad, al conocimiento cada vez más amplio de la experiencia de la conciencia espiritual viva y creciente de la realidad de la filiación con Dios eterna y ascendente." (2061.3) 194:2.5

#### 4. El bautismo del espíritu.

"El término «bautismo del espíritu», cuyo uso comenzó a generalizarse alrededor de esta época, significó simplemente la recepción consciente de este don del Espíritu de la Verdad y el reconocimiento personal de este nuevo poder espiritual, como acrecentamiento de todas las influencias espirituales previamente experimentadas por las almas conocedoras de Dios." (2061.8) 194:2.10

#### 5. La séptuple influencia espiritual.

"En cierto modo, la humanidad está sujeta a la doble influencia del llamado séptuplo de las influencias espirituales del universo. Las primeras razas evolucionarias de los mortales están sometidas al contacto progresivo de los siete espíritus ayudantes de la mente del Espíritu Materno del universo local. A medida que el hombre progresa hacia arriba en la escala de la inteligencia y de la percepción espiritual, ulteriormente llegan a él y moran en él las siete influencias de los espíritus superiores. Y estos siete espíritus de los mundos en avance son:

"1. El espíritu otorgado por el Padre universal —los Ajustadores del Pensamiento.

- "2. La presencia espiritual del Hijo Eterno —la gravedad espiritual del universo de los universos y el canal certero de toda comunión espiritual.
- "3. La presencia espiritual del Espíritu Infinito —el espíritumente universal de toda la creación, la fuente espiritual del parentesco intelectual de todas las inteligencias progresivas.
- "4. El espíritu del Padre Universal y del Hijo Creador —el Espíritu de la Verdad, generalmente considerado el espíritu del Hijo del Universo.
- "5. El espíritu del Espíritu Infinito y del Espíritu Materno del Universo —el Espíritu Santo, generalmente considerado el espíritu del Espíritu del Universo.
- "6. El espíritu de mente del Espíritu Materno del Universo —los siete espíritus ayudantes de la mente en el universo local.
- "7. El espíritu del Padre, los Hijos y los Espíritus —el espíritu de nuevo nombre de los mortales ascendentes de los reinos después de la fusión del alma mortal nacida del espíritu con el Ajustador del Pensamiento del Paraíso, y después del subsiguiente alcance de la divinidad y la glorificación del estado del Cuerpo de Finalistas del Paraíso.

"Así pues, el don del Espíritu de la Verdad trajo al mundo y a sus pobladores el último de los dones espirituales, cuyo propósito es ayudar a la búsqueda ascendente de Dios." (2062.1) 194:2.12

# VII. LO QUE SUCEDIÓ EN PENTECOSTÉS

1. Jesús vive en los creyentes enseñados por la verdad.

"Muchas enseñanzas extrañas y raras se asociaron con las primeras narrativas del día de Pentecostés. En épocas subsiguientes, los sucesos de este día, en el cual vino el Espíritu de la Verdad, el nuevo maestro, a morar con la humanidad, se han confundido con explosiones necias de emocionalismo exagerado. La misión principal de este espíritu derramado del Padre y del Hijo consiste en enseñar a los hombres las verdades del amor del Padre y de la misericordia del Hijo. Éstas son las verdades de la divinidad que los hombres pueden comprender más plenamente que todos los demás rasgos divinos de carácter. El Espíritu de la Verdad se ocupa principalmente de la revelación de la naturaleza espiritual del Padre y del carácter moral del Hijo. El Hijo Creador, en la carne, reveló Dios a los hombres; el Espíritu de la Verdad, en el corazón, revela el Hijo Creador a los hombres. Cuando el hombre rinde los «frutos del espíritu» en su vida, simplemente exhibe los rasgos que el Maestro manifestó en su vida terrenal. Cuando Jesús estuvo en la tierra, vivió su vida como una personalidad —Jesús de Nazaret. Como espíritu residente del «nuevo maestro», el Maestro, desde Pentecostés, ha podido vivir su vida nuevamente en la experiencia de cada creyente enseñado por la verdad." (2062.10) 194:3.1

2. Pentecostés rompió las restricciones nacionales y raciales.

"El día de Pentecostés la religión de Jesús rompió todas las restricciones nacionales y las cadenas raciales. Es para siempre verdad que «donde se encuentra el espíritu del Señor, se encuentra la libertad». En este día, el Espíritu de la Verdad se tornó el don personal del

Maestro para cada mortal. Este espíritu fue otorgado con el propósito de calificar a los creyentes para que prediquen más eficazmente el evangelio del reino, pero ellos confundieron la experiencia de recibir el espíritu derramado, con una parte del nuevo evangelio que inconscientemente estaban formulando." (2063.3) 194:3.5 2 Cor. 3:17.

# 3. El Espíritu de la Verdad se otorgó a todos los creyentes.

"No paséis por alto el hecho de que el Espíritu de la Verdad fue otorgado a todos los creyentes sinceros; este don del espíritu no vino solamente a los apóstoles. Los ciento veinte hombres y mujeres congregados en el aposento superior recibieron el nuevo maestro, así como lo hicieron también todos los de corazón honesto en todo el mundo. Este nuevo maestro fue otorgado a la humanidad, y todas las almas lo recibieron según su amor a la verdad y su capacidad de captar y comprender las realidades espirituales. Por fin, la religión verdadera se libera de la custodia de los sacerdotes y de todas las castas sagradas, y encuentra su manifestación real en el alma de cada hombre." (2063.4) 194:3.6

#### 4. El alcance de la influencia espiritual.

"La religión de Jesús fomenta el tipo más alto de civilización humana porque crea el tipo más alto de personalidad espiritual y proclama la condición sagrada de esa persona.

"La llegada del Espíritu de la Verdad en Pentecostés, posibilitó una religión que no es ni radical ni conservadora; ni antigua ni nueva; no esta dominada ni por los viejos ni por los jóvenes. El hecho de la vida terrenal de Jesús provee un punto fijo para el ancla del tiempo, mientras que el otorgamiento del Espíritu de la Verdad provee la expansión eterna y el crecimiento interminable de la religión que él vivió y del evangelio que él proclamó. El espíritu guía a toda la verdad; es el maestro de una religión en expansión y constante crecimiento, de progreso sin fin y desarrollo divino. Este nuevo maestro se revela por siempre para el creyente que busca la verdad, lo que estuvo tan divinamente contenido en la persona y naturaleza del Hijo del Hombre." (2063.5) 194:3.7

#### 5. La religión de Jesús, libre de toda influencia racial y religiosa.

"Las manifestaciones asociadas con el advenimiento del «nuevo maestro», y la recepción de la predicación de los apóstoles por parte de hombres de distintas razas y naciones, reunidos en Jerusalén, señalan la universalidad de la religión de Jesús; el evangelio del reino no debía identificarse específicamente con ninguna raza, cultura o idioma. Este día de Pentecostés presenció el gran esfuerzo del espíritu por liberar la religión de Jesús de las cadenas judaicas heredadas. Aun después de esta demostración del derramamiento del espíritu sobre toda la carne, los apóstoles al principio trataron de imponer los requisitos del judaísmo a sus conversos. Aun Pablo tuvo problemas con sus hermanos jerosolimitanos porque se negó a someter a los gentiles a estas prácticas judías. Ninguna religión revelada puede difundirse a todo el mundo si comete el serio error de dejarse imbuir de alguna cultura nacional o asociarse con prácticas raciales, sociales o económicas ya establecidas." (2064.1) 194:3.9

#### 6. Pentecostés estuvo libre de todo entorno sagrado.

"El otorgamiento del Espíritu de la Verdad aconteció independientemente de toda forma, ceremonia, lugar sagrado y conducta especial por parte de los que recibieron la plenitud de su manifestación. Cuando el espíritu descendió sobre los que se encontraban en el aposento

superior, ellos simplemente estaban sentados allí, después de haber orado en silencio. El espíritu descendió tanto en el campo como en la ciudad. No fue necesario que los apóstoles se retiraran a un lugar aislado y que pasaran años de meditación solitaria para recibir el espíritu. Para siempre, Pentecostés disocia la idea de la experiencia espiritual del concepto de un medio ambiente particularmente favorable." (2064.2) 194:3.10

### 7. La liberación y el aumento de las enseñanzas de Jesús.

"Pentecostés, con su don espiritual, fue concebido para liberar por siempre la religión del Maestro de toda dependencia de la fuerza física; los maestros de esta nueva religión ya cuentan con armas espirituales. Deben salir para conquistar el mundo con una capacidad infalible para perdonar, incomparable buena voluntad, y amor abundante. Están equipados para sobrecoger el mal con el bien, para vencer el odio con el amor, y para destruir el temor con la valiente y viva fe en la verdad. Jesús ya había enseñado a sus seguidores que su religión no era nunca pasiva; sus apóstoles debían tomar siempre una posición activa y positiva en su ministerio de misericordia y en sus manifestaciones de amor. Ya no consideraban estos creyentes a Yahvé como «el Señor de las Huestes». Ahora consideraban a la Deidad eterna como «Dios y Padre del Señor Jesús Cristo». Por lo menos hicieron ese progreso, aunque en cierta medida no supieron captar plenamente la verdad de que Dios es también el Padre espiritual de cada individuo." (2064.3) 194:3.11 Col. 1:3. Rom. 15:6. Juan 14:23.

## 8. El secreto de una civilización mejor.

"Pentecostés dotó al hombre mortal con el poder para perdonar las injurias personales, para mantenerse dulce en medio de las injusticias más graves, para permanecer inamovible frente al peligro más tremendo, y para desafiar los males del odio y de la ira mediante actos audaces de amor y paciencia. Urantia ha pasado por la destrucción de tremendas guerras a través de su historia. Todos los participantes de estas grandes luchas fueron derrotados. Tan sólo hubo un vencedor. Tan sólo uno salió de estas luchas amargas con una mejor reputación elevada —ese fue Jesús de Nazaret y su evangelio de sobrecoger el mal con el bien. El secreto de una civilización mejor está encerrado en las enseñanzas del Maestro sobre la buena voluntad del amor y la confianza mutua." (2064.4) 194:3.12

#### EL ESPÍRITU DE LA VERDAD EN LA BIBLIA

A lo largo de todo el Nuevo Testamento, el Espíritu de la Verdad es confundido con el Espíritu Santo.

#### I. JESÚS PROMETE ENVIAR EL ESPÍRITU DE LA VERDAD

"Si no me voy, el Consolador no vendrá a vosotros; pero si me voy, os lo enviaré." Juan 16:7.

"Y yo rogaré al Padre y os dará otro Consolador...el Espíritu de verdad...lo conocéis, porque vive con vosotros y estará en vosotros." Juan 14:16,17.

#### II. LLEGA EL ESPÍRITU DE LA VERDAD

"En aquellos días Pedro se levantó en medio de los hermanos (los reunidos eran como ciento veinte en número)" Hechos 1:15.

"Cuando llegó el día de Pentecostés, estaban todos juntos... Y todos fueron llenos del Espíritu Santo." Hechos 2:1,4.

Pedro, refiriéndose a Pentecostés, cita a Joel: "En los postreros días...derramaré mi Espíritu sobre toda carne." Hechos 2:17.

"Así que, exaltado por la diestra de Dios y habiendo recibido del Padre la promesa del Espíritu Santo, ha derramado esto que vosotros veis y oís." Hechos 2:33.

"Pedro les dijo: 'Arrepentíos y bautícese cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo para perdón de los pecados, y recibiréis el don del Espíritu Santo." Hechos 2:38.

# III. EL TRABAJO DEL ESPÍRITU DE LA VERDAD

"Cuando venga el Consolador...él dará testimonio acerca de mí." Juan 15:26.

"Cuando venga el Espíritu de verdad, él os guiará a toda la verdad." Juan 16:13.

"El Consolador...a quien el Padre enviará en mi nombre, él os enseñará todas las cosas y os recordará todo lo que yo os he dicho." Juan 14:26.

# EL ESPÍRITU SANTO

# I. EL ESPÍRITU SANTO EN UN UNIVERSO LOCAL

1. El Espíritu Materno está confinado en el universo local.

"El Espíritu Materno del Universo, sin embargo, nunca se retira del mundo sede central del universo local. El espíritu del Hijo Creador puede, y de hecho lo hace, funcionar independientemente de la presencia personal del Hijo, pero no así respecto del espíritu personal de ella. El Espíritu Santo de la Ministra Divina dejaría de funcionar si su presencia personal saliera de Salvington. Su presencia espiritual parece estar fijada en el planeta sede central del universo, y es precisamente este hecho el que permite al espíritu del Hijo Creador funcionar independientemente de la ubicación del Hijo. El Espíritu Materno del Universo actúa como centro y foco universal del Espíritu de la Verdad, así como también del de su propia influencia personal: el Espíritu Santo." (378.1) 34:4.7

2. El trabajo del Espíritu Santo en el universo local.

"Esto ocurre con el hombre mortal: el Espíritu Materno de Salvington os conoce plenamente, porque el Espíritu Santo en vuestro mundo «investiga todas las cosas» y todo cuanto sepa el Espíritu de vosotros está inmediatamente disponible a los discernidores secoráficos, quienes reflejan con el Espíritu, lo que se refiere al conocimiento que tiene de vosotros. Sin embargo, debemos mencionar que el conocimiento y planes de los fragmentos del Padre no son reflejables. Los discernidores pueden reflejar, y lo hacen, la presencia de los Ajustadores (y los Censores los declaran divinos), pero no pueden descifrar el contenido de la mente de los Monitores Misteriosos." (313.4) 28:5.22 1. Cor. 2:10.

3. La Ministra Divina actúa para el Hijo Creador.

"Cuando un Hijo Micael se ausenta de su universo, su gobierno está dirigido por el ser nativo primogénito, la Brillante Estrella Matutina, ejecutivo principal del universo local. El consejo y asesoramiento del Unión de los Días es invalorable en esos momentos. Durante estas ausencias, un Hijo Creador puede conferir a su asociada Espíritu Materno el supercontrol de su presencia espiritual en los mundos habitados y en los corazones de sus hijos mortales. El Espíritu Materno de un universo local permanece siempre en la sede central, otorgando sus cuidados protectores y su ministerio espiritual hasta las zonas más lejanas de dicho dominio evolucionario." (237.1) 21:2.11

4. Los circuitos espirituales del universo local.

"Hay tres circuitos de espíritu distintos en el universo local de Nebadon:

- 1. "El espíritu del autootorgamiento del Hijo Creador, el Confortador, el Espíritu de la Verdad.
- 2. "El circuito de espíritu de la Ministra Divina, el Espíritu Santo.
- 3. "El circuito de inteligencia-ministerio de los siete espíritus ayudantes de la mente, que incluye sus más o menos unificadas actividades, aunque de funcionamiento diverso." (377.5) 34:4.1

## II. EL TRABAJO DEL ESPÍRITU SANTO

#### 1. Una fuente de fuerza espiritual continua.

"El Espíritu divino es la fuente del incesante ministerio y estímulo para los hijos de los hombres. Vuestro poder y logro es «conforme a su misericordia, a través de la renovación del Espíritu». La vida espiritual, así como la energía física, se consume. Los esfuerzos espirituales resultan en un relativo agotamiento espiritual. La total experiencia ascendente es tan real como espiritual; y así es como está precisamente escrito: «Es el Espíritu el que estimula». «El Espíritu da vida»." (380.6) 34:6.5 Tito 3:5. Juan 6:63. 2 Cor. 3:6.

# 2. El Espíritu da vida a la doctrina.

"La difunta teoría de las más elevadas doctrinas religiosas no tiene poder para transformar el carácter humano ni para controlar la conducta de los mortales. Lo que el mundo de hoy necesita es lo que vuestro antiguo maestro declaró: «No en palabras solamente, sino también en el poder y en el Espíritu Santo». La semilla de la verdad teórica está muerta, los más altos conceptos morales no tienen vigencia, a menos que, y hasta que, el Espíritu divino infunda inspiración sobre las formas de la verdad y estimule las fórmulas de la rectitud." (380.7) 34:6.6 1 Cor. 4:20.

# 3. "Eres el templo de Dios."

"Aquellos que han recibido y reconocido la presencia de Dios han nacido del Espíritu. «Sois el templo de Dios, y el espíritu de Dios mora en vosotros». No es suficiente que se haya derramado este espíritu sobre vosotros; el Espíritu divino debe dominar y controlar cada fase de la experiencia humana." (381.1) 34:6.7 1 Cor. 3:16-17.

# 4. El Espíritu Santo como el "agua de vida".

"Es la presencia del Espíritu divino, el agua de la vida, la que previene la sed devoradora del descontento mortal y el hambre indescriptible de la mente humana no espiritualizada. Los seres motivados por el espíritu «nunca están sedientos, pues el agua espiritual será en ellos un manantial de satisfacción que fluye eternamente hacia la vida». Estas almas divinamente regadas son prácticamente independientes del medio ambiente material en cuanto a los regocijos de vivir y las satisfacciones de la existencia terrenal. Están iluminadas y refrescadas espiritualmente, y moralmente fortalecidas y dotadas." (381.2) 34:6.8 Juan 4:14.

#### 5. La ministración a la naturaleza espiritual del hombre.

"En todo mortal existe una naturaleza dual: la herencia de tendencias animales y el impulso elevado de la dotación espiritual. Durante la corta vida que vosotros vivís en Urantia, estos dos impulsos diversos y opuestos, difícilmente pueden reconciliarse plenamente; no pueden ser armonizados ni unificados, pero a lo largo de vuestra vida, el Espíritu combinado no cesa jamás de ministrar para ayudaros a someter cada vez más la carne a la guía del Espíritu. Aunque debes vivir toda tu vida material, y aunque no puedes escapar al cuerpo y sus necesidades, no obstante, en propósito e ideas, tú estás cada vez más imbuído de poder para someter la naturaleza animal a la supremacía del Espíritu. En verdad existe dentro de tí una conspiración de fuerzas espirituales, una confederación de poderes divinos, cuyo propósito exclusivo consiste en liberarte finalmente de la esclavitud material e impedimentos finitos.

"El propósito de todo esto es, «que podáis ser fortalecidos con el poder en el hombre interior por Su espíritu». Y todo esto tan sólo representa los pasos preliminares hacia el logro final de la perfección de la fe y el servicio, esa experiencia en la que os hallaréis «llenos de la entera plenitud de Dios», «porque todos los que son guiados por el espíritu de Dios son los hijos de Dios»." (381.3) 34:6.9 Efe. 3:19. Rom. 8:14.

# 6. El Espíritu guía—nunca impulsa.

"El Espíritu nunca *impulsa*, sólo guía. Si eres un aprendiz voluntarioso, si quieres lograr niveles espirituales y alcanzar las alturas divinas, si sinceramente deseas alcanzar el objetivo eterno, entonces el Espíritu divino te guiará suave y amorosamente por el camino de la filiación y el progreso espiritual. Cada paso que des debe ser de buena voluntad, cooperación inteligente y alegre. La dominación del Espíritu no está matizada jamás por la coerción ni comprometida por la compulsión.

"Y cuando esa vida de guía espiritual sea aceptada inteligentemente y sin reservas, se desarrolla gradualmente en la mente humana una conciencia positiva de contacto divino y seguridad de comunión espiritual; tarde o temprano «el Espíritu atestigua con tu espíritu (el Ajustador) que eres una criatura de Dios». Ya tu propio Ajustador del Pensamiento te ha hablado de tu parentesco con Dios de manera que la historia demuestra que el Espíritu atestigua «con tu espíritu», no para tu espíritu." (381.5) 34:6.11 Rom. 8:16.

# 7. Los frutos del espíritu son la dicha y la paz.

"La conciencia de la dominación del espíritu en una vida humana exhibe finalmente manifestaciones cada vez mayores de las características del Espíritu en las reacciones vitales de tales mortales guiados por el espíritu, «porque los frutos del espíritu son el amor, la alegría, la paz, la resignación, la dulzura, la bondad, la fe, la humildad, y la templanza». Tales mortales que son guidados por el espíritu y están divinamente iluminados, aun cuando caminan por los bajos senderos del sufrimiento y con lealtad humana cumplen con las obligaciones de sus deberes terrenales, han comenzado ya a discernir las luces de la vida eterna que centellean en las lejanas orillas de otro mundo; ya han comenzado a comprender la realidad de esa verdad inspiradora y reconfortante: «El reino de Dios no es comida ni bebida, sino justicia, paz, y alegría en el Espíritu Santo». A través de cada prueba, frente a cada penuria, las almas nacidas del espíritu están sostenidas por esa esperanza que trasciende todos los temores, porque el amor de Dios se esparce a todos los corazones a través de la presencia del Espíritu divino." (381.7) 34:6.13. Gál. 5:22. Rom. 14:17.

# III. LA INFLUENCIA DEL ESPÍRITU SANTO SOBRE LA PERSONALIDAD

#### 1. La influencia del Espíritu Santo sobre la personalidad.

"La revelación como fenómeno de época es periódica; como experiencia personal humana es continua. La divinidad funciona en la personalidad mortal como el don Ajustador del Padre, como el Espíritu de la Verdad del Hijo y como el Espíritu Santo del Espíritu del Universo; mientras que estas tres dotaciones supermortales se unifican en la evolución experiencial humana, como el ministerio del Supremo." (1107.2) 101:2.12

### 2. El Espíritu Santo imparte inteligencia del alma.

"La fe-visión o intuición espiritual, es la dote de la mente cósmica en asociación con el Ajustador del Pensamiento, que constituye el don del Padre para el hombre. La razón espiritual, la inteligencia del alma, es la dote del Espíritu Santo, el don del Espíritu Creativo al hombre. La filosofía espiritual, la sabiduría de las realidades espirituales, es la dote del Espíritu de la Verdad, el don combinado de los Hijos autootorgadores a los hijos de los hombres. Y la coordinación e interasociación de estas dotes espirituales constituyen al hombre en una personalidad espiritual con un destino potencial." (1108.1) 101:3.2

# IV. LA RELACIÓN DEL ESPÍRITU SANTO CON OTROS ESPÍRITUS

1. El Espíritu Santo y los espíritus ayudantes de la mente.

"El hombre poseía una religión de origen *natural* como parte de su experiencia evolucionaria mucho antes de que se hicieran revelaciones sistemáticas en Urantia. Pero esta religión de origen natural era, en sí misma, el producto de las dotes superanimales de los hombres. La religión evolucionaria surgió lentamente a lo largo de milenios de la carrera experiencial de la humanidad a través del ministerio de las siguientes influencias que operaban, y se inmiscuían en el hombre salvaje, bárbaro y civilizado:

- "1. *El ayudante de la adoración* la aparición en la conciencia animal de potenciales superanimales para la percepción de la realidad. Esto podría denominarse el instinto humano primordial hacia la Deidad.
- "2. El ayudante de la sabiduría la manifestación en una mente adoradora de la tendencia a dirigir su adoración hacia los canales superiores de expresión y en dirección a los conceptos constantemente en expansión de la realidad de la Deidad.
- "3. El Espíritu Santo éste es el don inicial de la supermente, e infaliblemente aparece en toda verdadera personalidad humana. Este ministerio crea en la mente ansiosa de adoración y deseosa de sabiduría la capacidad de autorrealizar el postulado de la sobrevivencia humana, tanto en su concepto teológico como en la experiencia actual y real de la personalidad." (1003.1) 92:0.1
- 2. La preparación del Espíritu Santo para los Ajustadores.

"Cuando la mente está así dotada del ministerio del Espíritu Santo, entonces posee la capacidad de elegir (consciente o inconscientemente) la presencia espiritual del Padre Universal — Ajustador del Pensamiento. Pero hasta que el Hijo de autootorgamiento ha liberado el Espíritu de la Verdad para el ministerio planetario a todos los mortales, es cuando entonces todas las mentes normales están automáticamente preparadas para recibir a los Ajustadores del Pensamiento. El Espíritu de la Verdad funciona al unísono con la presencia del espíritu de la Ministra Divina. Este enlace espiritual dual está en suspenso sobre los mundos, buscando enseñar la verdad e iluminar espiritualmente la mente de los hombres, inspirar a las almas de las criaturas de las razas ascendentes, y conducir a los seres que residen en los planetas evolucionarios hacia su objetivo paradisiaco de destino divino." (379.4) 34:5.4

3. La relación con todos los demás Espíritus.

"La presencia del Espíritu Santo de la Hija del Universo del Espíritu Infinito, del Espíritu de la Verdad del Hijo del Universo del Hijo Eterno, y del Ajustador-espíritu del Padre del Paraíso en un mortal evolucionario o junto a él, denota simetría de ministerio y dote espirituales y condiciona a tal mortal para comprender conscientemente el fe-hecho de la filiación de Dios." (380.1) 34:5.7

#### EL ESPÍRITU SANTO EN LA BIBLIA

Espíritu Santo y espíritu de Dios se usan de manera indistinta en la Biblia. Estas designaciones cubren las referencias de *El libro de Urantia* de las diferentes realidades del Espíritu:

- 1. El circuito de personalidad del Padre Universal.
- 2. El circuito del espíritu del Hijo Eterno.
- 3. La omnipresencia del Espíritu Infinito.
- 4. El otorgamiento de Ajustadores del Pensamiento del Padre.
- 5. La presencia del Espíritu Santo del Espíritu Materno del universo local.
- 6. El Espíritu de la Verdad.
- 7. Los siete espíritus ayudantes de la mente de la dotación mental del universo local.

# I. LAS FUNCIONES DEL ESPÍRITU CREATIVO

"Y el espíritu de Dios se movía sobre la faz de las aguas." Gén. 1:2.

"Envías tu espíritu, son creados y renuevas la faz de la tierra." Salmos 104:30.

"El espíritu de Dios me hizo y el soplo del Omnipotente me dio vida." Job. 33:4.

#### II. IMPARTIR INTELIGENCIA Y CAPACIDAD

"Y lo ha llenado del espíritu de Dios, en sabiduría, en inteligencia, en ciencia y en todo arte." Éx. 35:31.

"Enviaste tu buen espíritu para enseñarles." Neh. 9:20.

"Ciertamente espíritu hay en el hombre, y el soplo del Omnipotente lo hace que entienda. "Job. 32:8.

"Pero el Consolador, el Espíritu Santo, a quien el Padre enviará en mi nombre, él os enseñará todas las cosas." Juan 14:26.

# III. DOTACIÓN ESPIRITUAL

"Lámpara de Jehová es el espíritu del hombre, la cual escudriña lo más profundo del corazón." Prov. 20:27.

"Pedro les dijo: 'Arrepentíos y bautícese cada uno de vosotros... y recibiréis el don del Espíritu Santo." Hechos 2:38.

"Tu buen espíritu me guíe a tierra de rectitud." Salmos 143:10.

"El espíritu de Jehová habla por mí, su palabra está en mi lengua." 2 Sam. 23:2.

- "El espíritu de Jehová, el Señor, está sobre mí, porque me ha ungido Jehová." Isa. 61:1.
- "Pero recibiréis poder cuando haya venido sobre vosotros el Espíritu Santo." Hechos 1:8.
- "En cuanto a mí, estoy lleno de poder, del Espíritu del Señor."

# IV. LA PRESENCIA DIVINA

- "Porque el Espíritu todo lo escudriña, aun lo profundo de Dios." 1 Cor. 2:10.
- "Y habiendo creído en él, fuisteis sellados con el Espíritu Santo de la promesa." Efe. 1:13.
- "¿A dónde me iré de tu espíritu? ¿Y a dónde huiré de tu presencia? "Salmos 139:7.
- "¡Crea en mí, Dios, un corazón limpio, y renueva un espíritu rectodentro de mí!" Salmos 51:10.

#### V. DERRAMADO SOBRE TODO SER HUMANO

- "Derramaré mi espíritu sobre todo ser humano." Joel 2:28.
- "Derramaré mi Espíritu, y profetizarán." Hechos 2:18.
- "El Espíritu Santo cayó sobre todos los que oían el discurso." Hechos 10:44.

# VI. LA ACTITUD DEL HOMBRE HACIA EL ESPÍRITU

- "Entonces siguió diciéndome: '...No con ejército, ni con fuerza, sino con mi espíritu, ha dicho Jehová de los ejércitos.'" Zac. 4:6.
- "¿Cuánto más vuestro Padre celestial dará el Espíritu Santo a los que se lo pidan?" Lucas 11:13.
- "Y no entristezcáis al Espíritu Santo de Dios, con el cual fuisteis sellados para el día de la redención." Efe. 4:30.
- "No apaguéis al Espíritu." 1 Tes. 5:19.
- "Mas ellos fueron rebeldes e hicieron enojar su santo espíritu." Isa. 63:10.
- "Para que los gentiles le sean como ofrenda agradable, santificada por el Espíritu Santo." Rom. 15:16.

#### VII. COMO EXPERIENCIA PENTECOSTAL

- "Y habiéndoles impuesto Pablo las manos, vino sobre ellos el Espíritu Santo." Hechos 19:6.
- "Y el Espíritu es el que da testimonio, porque el Espíritu es la verdad." 1 Juan 5:6.
- "Todos fueron llenos del Espíritu Santo." Hechos 2:4.
- "Y todos fueron llenos del Espíritu Santo y hablaban con valentía la palabra de Dios." Hechos 4:31.

# VIII. EL ESPÍRITU DE LA TERCERA PERSONA DE LA TRINIDAD

"Por tanto, id y haced discípulos a todas las naciones, bautizándolos en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo." Mat. 28:19.

"Pero el que blasfeme contra el Espíritu Santo, no será perdonado." Lucas 12:10.

"Jesús volvió en el poder del Espíritu." Lucas 4:14.

"El Señor es el Espíritu; y donde está el Espíritu del Señor, allí hay libertad." 2 Cor. 3:17.

"Y habiendo recibido del Padre la promesa del Espíritu Santo, ha derramado esto que vosotros veis y oís." Hechos 2:33.

"La gracia del Señor Jesucristo, el amor de Dios y la comunión del Espíritu Santo sean con todos vosotros." 2 Cor. 13:14.

"Y Jesús, después que fue bautizado...en ese momento los cielos le fueron abiertos, y vio al Espíritu de Dios que descendía como paloma y se posaba sobre él. " Mat. 3:16.

# LOS ESPÍRITUS SUPREMOS Y OTRAS PERSONALIDADES DEL ESPÍRITU INFINITO

## I. LOS ESPÍRITUS RECTORES

- 1. Los siete grupos de Espíritus Supremos son:
  - 1. Los Siete Espíritus Rectores.
  - 2. Los Siete Ejecutivos Supremos.
  - 3. Los Espíritus Reflexivos.
  - 4. Los Auxiliares Reflexivos de Imagen.
  - 5. Los Siete Espíritus de los Circuitos.
  - 6. Los Espíritus Creativos del Universo Local.
  - 7. Los Espíritus Ayudantes de la Mente. (197.1) 17:0.1
- 2. Los Espíritus Rectores mantienen estaciones de focalización de la fuerza en la periferia del Paraíso. (184.12) 16:0.12
- 3. La sede ejecutiva central de los Espíritus Rectores ocupa los siete satélites paradisiacos del Espíritu Infinito. (198.1) 17:1.1
- 4. Cuando se congregan alrededor del Actor Conjunto, los Espíritus Rectores representan el poder, la sabiduría y la autoridad de la Trinidad. (185.1) 16:1.1

# II. ATRIBUTOS Y FUNCIONES DE LOS ESPÍRITUS RECTORES

- 1. El Espíritu Rector Número Siete no funciona personalmente con respecto a la Trinidad del Paraíso, y es por esto que puede funcionar en forma *personal* para el Ser Supremo. (185.2) 16:1.2
- 2. Fuera del Paraíso y de Havona el Espíritu Infinito *habla* sólo mediante los Siete Espíritus Rectores. (186.1) 16:2.2
- 3. Los Siete Espíritus Rectores son los creadores de los Directores del Poder Universal y de sus asociados. (189.4) 16:4.3
- 4. Las tendencias claras de la personalidad características de cada superuniverso son expresivas de la naturaleza de los Espíritus Rectores y no se borran nunca completamente. (191.3) 16:5.5

#### III. LA MENTE CÓSMICA

- 1. Los Espíritus Rectores son la fuente séptuple de la mente cósmica. (191.4) 16:6.1
- 2. En la mente cósmica existe una cualidad que podría denominarse la «reacción a la realidad». (191.7) 16:6.4
- 3. La mente cósmica responde en tres niveles de la realidad:
  - 1. Causación.
  - 2. Deber.

- 3. Adoración. (192.1) 16:6.5
- 4. El hombre es capaz de ejercer discernimiento científico, moral y espiritual antes de toda exploración. (193.1) 16:7.2
- 5. Los inalienables de la naturaleza humana son:
  - 1. La intuición moral.
  - 2. La curiosidad científica.
  - 3. El discernimiento espiritual. (192.6) 16:6.10
- 6. Es propósito de la enseñanza es desarrollar y agudizar estas dotaciones innatas. (192.7) 16:6.11
- 7. Sólo una personalidad puede reconocer lo que hace antes de hacerlo. (193.2) 16:7.3
- 8. Una personalidad puede observar antes de saltar y por lo tanto puede aprender de la observación así como de la acción de saltar. (193.2) 16:7.3

#### IV. MAJESTON—REFLEXIVIDAD

- 1. Majeston es una persona auténtica, el centro infalible de la reflexividad en el gran universo. (200.1) 17:2.3
- 2. Majeston fue el primer acto creativo del Ser Supremo en asociación con el Absoluto de Deidad. (200.3) 17:2.5
- 3. Los Espíritus Reflexivos tienen origen en la Trinidad. (199.5) 17:2.1
- 4. Los Espíritus Reflexivos no son meramente agentes de transmisión; también son personalidades retentivas. (201.3) 17:3.5

#### V. LOS MENSAJEROS SOLITARIOS

- 1. Los Mensajeros Solitarios son el cuerpo personal y universal del Creador Conjunto. (256.1) 23:0.1
- 2. Existe una razón técnica por la cual estos Mensajeros Solitarios deben viajar y trabajar a solas. (257.4) 23:1.9
- 3. Los Mensajeros Solitarios son capaces de funcionar como líneas de comunicación de urgencia. (261.3) 23:3.5
- 4. Estos exploradores mensajeros patrullan el universo maestro. (260.1) 23:2.21
- 5. Es difícil de explicar cómo un Mensajero Solitario puede ser una persona real y al mismo tiempo atravesar el espacio a velocidades extraordinarias. (261.2) 23:3.4

# VI. LAS PERSONALIDADES MÁS ELEVADAS DEL ESPÍRITU INFINITO

- 1. Las Personalidades más Elevadas del Espíritu Infinito son:
  - 1. Mensajeros Solitarios.
  - 2. Supervisores de los Circuitos del Universo.

- 3. Directores del Censo.
- 4. Auxiliares Personales del Espíritu Infinito.
- 5. Inspectores Asociados.
- 6. Centinelas Asignados.
- 7. Guías de los Graduados. (264.2) 24:0.2

# VII. LAS HUESTES DE MENSAJEROS DEL ESPACIO

- 1. Hay siete grupos de Huestes de Mensajeros del Espacio:
  - 1. Servitales de Havona.
  - 2. Conciliadores Universales.
  - 3. Asesores Técnicos.
  - 4. Custodios de los Registros en el Paraíso.
  - 5. Registradores Celestiales.
  - 6. Compañeros Morontiales.
  - 7. Compañeros Paradisiacos. (273.1) 25:0.1

# **EL ESTADO**

#### I. LA GUERRA

- 1. La violencia es la ley de la naturaleza. La paz es el metro social que mide el progreso de la civilización. (783.4) 70:1.1
- 2. Al hombre primitivo le gustaba pelear. (784.2) 70:1.6
- 3. Las guerras fueron causadas por el hambre, las mujeres, los esclavos, la venganza, la vanidad, el esparcimiento y la religión. (784.3) 70:1.7
- 4. Algunas guerras tuvieron valor social. (785.6) 70:2.1
- 5. Las guerras antiguas destruyeron a las gentes inferiores; las guerras modernas destruyen las mejores reservas. (785.14) 70:2.9
- 6. A veces el hombre primitivo se batía en duelo—como David y Goliat. (785.2) 70:1.19

#### II. LAS PRIMERAS ASOCIACIONES HUMANAS

- 1. Las desigualdades personales dieron lugar a grupos en la sociedad primitiva. (792.2) 70:7.17
- 2. Las sociedades secretas fueron los primeros partidos políticos. (792.4) 70:7.19
- 3. Se dieron diez grupos en la sociedad primitiva:
  - 1. Naturales.
  - 2. Personales.
  - 3. Fortuitos.
  - 4. Económicos.
  - 5. Geográficos.
  - 6. Sociales.
  - 7. Vocacionales.
  - 8. Religiosos.
  - 9. Raciales.
  - 10. De edad. (792.6) 70:8.2

#### III. DERECHOS HUMANOS

- 1. Los reyes eran elegidos por sus habilidades especiales—héroes. (789.9) 70:6.2
- 2. El gran mito era el carácter absoluto del estado. (800.1) 71:0.1
- 3. La naturaleza no le confiere al hombre derechos—ni siquiera el derecho de vivir. (793.11) 70:9.1
- 4. La seguridad es el don primordial que la sociedad otorga al hombre. (793.11) 70:9.1
- 5. La igualdad es el fruto de la civilización; no se encuentra en la naturaleza. (794.12) 70:9.17

## IV. LA EVOLUCIÓN DE LA JUSTICIA

- 1. El gobierno evolucionó mediante pruebas y errores. (783.3) 70:0.3
- 2. La justicia natural es una teoría elaborada por el hombre—ficción. (794.13) 70:10.1
- 3. La ley es una crónica de la experiencia humana—la opinión pública cristalizada y legalizada.. (797.4) 70:11.6
- 4. La opinión pública retrasa a la sociedad, pero preserva la civilización. (802.1) 71:2.7
- 5. La democracia es un ideal, pero está amenazada por ciertos peligros:
  - 1. La glorificación de la mediocridad.
  - 2. La elección de gobernantes viles e ignorantes.
  - 3. El desconocimiento de los hechos primordiales de la evolución social.
  - 4. El peligro del sufragio universal.
  - 5. La esclavitud a la opinión pública. (801.13) 71:2.1

#### V. LOS IDEALES DEL ESTADO

- 1. Las garantías del estado son:
  - 1. Prevenir la usurpación del poder por el estado.
  - 2. Controlar a los agitadores ignorantes.
  - 3. Mantener el progreso científico.
  - 4. Evitar el dominio de la mediocridad.
  - 5. Eludir el dominio de minorías viciosas.
  - 6. Controlar a los dictadores astutos.
  - 7. Evitar el pánico.
  - 8. Evitar la explotación por los inescrupulosos.
  - 9. Evitar la esclavitud tributaria.
  - 10. Mantener la justicia social y económica.
  - 11. Mantener separadas la iglesia y el estado.
  - 12. Preservar la libertad personal. (798.5) 70:12.6
- 2. Sólo el amor puede impedir que los fuertes opriman a los débiles. (804.17) 71:4.17
- 3. El estado evoluciona lentamente a lo largo de doce niveles.
  - 1. Gobierno de tres componentes—ejecutivo, legislativo y judicial.
  - 2. Libertad de las actividades sociales, políticas y religiosas.
  - 3. Abolición de todas las formas de esclavitud y cautiverio.
  - 4. Control de los impuestos.
  - 5. Educación universal.
  - 6. Equilibrio entre los gobiernos local y nacional.
  - 7. Fomento de las ciencias y la conquista de las enfermedades.
  - 8. Igualdad de sexos.
  - 9. Liberación por las máquinas y su dominio.
  - 10. Conquista de los dialectos.
  - 11. Fin de las guerras.

- 12. Búsqueda universal de la sabiduría. (806.15) 71:8.2
- 4. El gran problema del estado es impedir que este se convierta en parásito o tirano. (805.2) 71:5.2

# VI. CIVILIZACIÓN PROGRESIVA

- 1. La civilización abarca:
  - 1. La preservación de las libertades.
  - 2. La protección del hogar.
  - 3. La seguridad económica.
  - 4. La prevención de las enfermedades.
  - 5. La educación obligatoria.
  - 6. El empleo obligatorio.
  - 7. El aprovechamiento del tiempo libre.
  - 8. La atención a los infortunados.
  - 9. El mejoramiento de la raza.
  - 10. La promoción de las ciencias y las artes.
  - 11. La promoción de la filosofía.
  - 12. La compenetración cósmica. (804.1) 71:4.1
- 2. Ninguna sociedad ha progresado mucho permitiendo la ociosidad o tolerando la miseria. (803.8) 71:3.8
- 3. El motivo del lucro debería prevalecer hasta que se proporcione un motivo mejor. (805.6) 71:6.2
- 4. La industria exige ley y propiedad privada. (783.1) 70:0.1
- 5. El comunismo fracasó porque fomentaba la ociosidad e iba contra la familia, la religión, la libertad y la seguridad. (780.8) 69:9.5
- 6. Cuando cambiéis el orden social, que sea para cambiarlo por otro mejor. (782.5) 69:9.18
- 7. La esclavitud fue indispensable en el desarrollo de la civilización. Obligó a los perezosos a trabajar y así proporcionar la riqueza y tiempo libre para el avance de los pueblos superiores. (779.5) 69:8.6

#### VII. EL GOBIERNO SUPERHUMANO

- 1. Los Altísimos gobiernan en los reinos de los hombres. (1253.5) 114:4.2
- 2. Los cuerpos de reserva del destino pueden ayudar. (1257.1) 114:7.1
- 3. Los ángeles de la supervisión planetaria son:
  - 1. Los ángeles de la época.
  - 2. Los ángeles del progreso.
  - 3. Los guardianes religiosos.
  - 4. Los ángeles de la vida nacional.
  - 5. Los ángeles de las razas.
  - 6. Los ángeles del futuro.

- 7. Los ángeles del esclarecimiento.
- 8. Los ángeles de la salud.
- 9. Los serafines del hogar.
- 10. Los ángeles de la industria.
- 11. Los ángeles de la diversión.
- 12. Los ángeles del ministerio superhumano. (1255.3) 114:6.4

# **EVOLUCIÓN**

#### I. CONSIDERACIONES GENERALES

- 1. Aunque la razón exige una unidad monoteísta, la experiencia requiere diversidad de Absolutos —incluso diferenciales, variables, modificadores y cualificadores. (1146.6) 104:3.4
- 2. El análisis del protoplasma muerto no puede discernir la verdadera naturaleza del protoplasma vivo. (737.1) 65:6.1
- 3. Las estrellas variables dan lugar a los sistemas solares. (465.6) 41:10.1
- 4. Las transformaciones mentales y espirituales pueden ocurrir repentinamente. (740.2) 65:8.6
- 5. En los superuniversos evolucionarios la energía-materia es dominante, excepto en la personalidad, donde el espíritu, a través de la mediación de la mente, lucha por el dominio. (1275.1) 116:6.1
- 6. La tierra es el escenario de la sociedad; los hombres son los actores. (768.1) 68:5.1

#### II. SISTEMAS MENTALES

- 1. El potencial de la capacidad de aprender de la experiencia señala el funcionamiento de los espíritus ayudantes. (739.2) 65:7.6
- 2. El universo está planificado por la mente, hecho por la mente, y administrado por la mente. (481.6) 42:11.2
- 3. Niveles de la mente:
  - Estado que precede la influencia de los espíritus ayudantes.
  - Espíritus ayudantes de la mente.
  - Mentes moronciales.
  - Mente cósmica. P. (480.5) 42:10.2
- 4. La física y la química solas no pueden explicar cómo el ser humano evolucionó a partir del protoplasma primitivo. (738.1) 65:6.8

#### III. MECANISMOS UNIVERSALES

- 1. La evolución de los mecanismos universales indica la presencia y dominación de la mente creadora. (483.1) 42:12.1
- 2. Cuanto más elevada sea la mente asociada con un fenómeno universal, más difícil es descubrirla. (482.6) 42:11.8
- 3. La mente controladora del universo es infinita y por lo tanto más allá del discernimiento completo de la mente finita. (482.6) 42:11.8

#### IV. PORTADORES DE VIDA

- 1. Los Portadores de Vida son los catalizadores vivientes que inician la vida meterial; son los instigadores de los circuitos de energía. (560.1) 49:1.2
- 2. El Espíritu Materno del Universo realmente vitaliza los modelos originales sin vida. (404.5) 36:6.7
- 3. En la corriente sanguínea humana existe la posibilidad de exceder 15.000.000 reacciones químicas. (737.6) 65:6.6

#### V. LA AVENTURA DE URANTIA

- 1. Los seres intermedios han recopilado más de cincuenta mil datos de la física y la química que son incompatibles con las leyes del azar en la evolución humana. (665.6) 58:2.3
- 2. La evolución puede ser retrasada pero no puede ser detenida. (900.1) 81:0.1
- 3. La rana culminó finalmente en el hombre mismo. (732.4) 65:2.6
- 4. La raza humana no tiene ningún ancestro superviviente entre la rana y el esquimal. (732.5) 65:2.7
- 5. Recordad que Urantia era un mundo de vida experimental. (734.5) 65:4.1
- 6. Más de cien mil hechos prueban la presencia de la mente en el planeamiento del cosmos. (665.6) 58:2.3
- 7. Gran parte de las bacterias y los hongos representa un movimieto retrógrado en la evoolución y explican la tendencia a causar enfermedades. (732.1) 65:2.3
- 8. Hubo dos rasgos singulares en el experimento de Urantia:
  - 1. La aparición de la raza andónica anteriormente a los pueblos de color.
  - 2. La aparición simultánea de las seis razas de color. (735.6) 65:4.7
- 9. El fallo en obtener más del plasma vital adámico predispuso a la raza humana a muchas enfermedades. (736.5) 65:5.2
- 10. Desde 1934 d. de J.C., el nacimiento de los primeros seres humanos ocurrió hace 993.419 años. (707.7) 62:5.1
- 11. El color de la raza humana amalgamada es de una tonalidad aceitunada del color violeta, el "blanco" racial. (593.6) 52:3.7
- 12. El ascenso del hombre a partir de las algas marinas hasta el señorío terrenal es un romance de la supervivencia biológica. (731.5) 65:2.1
- 13. La vida de la criatura evolutiva está acechada por ciertas inevitabilidades:
  - 1. Valor.
  - 2. Altruismo.
  - 3. Esperanza.
  - 4. Fe.

- 5. Amor a la verdad.
- 6. Idealismo.
- 7. Lealtad.
- 8. Falta de egoísmo.
- 9. Placer. (51.4) 3:5.5

#### VI. EVOLUCIÓN SOCIAL Y CULTURAL

- 1. El hambre de alimento y el deseo sexual fueron dos grandes influencias que contribuyeron a la temprana asociación. (765.1) 68:2.4
- 2. El hombre primitivo sólo pensaba cuando tenía hambre. (765.2) 68:2.5
- 3. El hombre sobrepasa a los animales en su capacidad de apreciar el humor, el arte y la religión. (772.1) 69:0.1
- 4. La sociedad surgió a lo largo de las etapas de recolección, caza, pastoreo y agricultura. (768.2) 68:5.2
- 5. No es altruismo prodigar compasión a seres humanos degenerados. (592.5) 52:2.12
- 6. El hombre moderno sufre la desmesurada multiplicación de las necesidades, los deseos y anhelos. (765.2) 68:2.5
- 7. La evolución puede gser lenta, pero es eficaz. (900.5) 81:1.3

# VII. CIVILIZACIÓN

- 1. Los hebreos enseñaron: El que no trabaje no comerá. (773.6) 69:2.5
- 2. No hay periodos distintos, tales como la edad de piedra, de bronce y de hierro. (903.6) 81:3.4
- 3. La escritura moderna se originó en los primeros registros del comercio. (775.6) 69:4.6
- 4. El encendido del fuego separó al hombre del animal para siempre. (777.5) 69:6.2
- 5. El primer animal en domesticarse fue el perro. (778.7) 69:7.4
- 6. La civilización es una adquisición racial; no es biológicamente inherente. (763.2) 68:0.2
- 7. La sociedad se ocupa de la autoperpetuación, la autoconservación y la autogratificación. (764.6) 68:2.3
- 8. El hambre y el amor atrajeron a los hombres; la vanidad y el temor a los fantasmas los mantuvieron unidos. (766.5) 68:3.4

## VIII. LA SUPERVISIÓN DE LA EVOLUCIÓN

- 1. La evolución siempre entraña un propósito y no es nunca fortuito. (730.7) 65:0.7
- 2. Todos los mundos que habitan los seres mortales son de origen y naturaleza evolucionarios. (559.1) 49:0.1

- 3. La vida es tanto mecanicista como vitalista —material y espiritual.(403.6) 36:6.1
- 4. Puesto que la mente coordina el universo, no existe fijeza de los mecanismos. (482.5) 42:11.7
- 5. Los científicos no podrán jamás producir organismos vivientes; la vida no es inherente en la materia. (403.6) 36:6.1

# EVOLUCIÓN DEL ALMA

#### I. LOS DISTINTOS CONCEPTOS DEL ALMA

## 1. Los conceptos primitivos del alma.

"Los mortales primitivos generalmente no supieron diferenciar los conceptos de un espíritu residente y de un alma de naturaleza evolucionaria. El salvaje estaba muy confundido en cuanto a si el alma fantasmal nacía del cuerpo o era una agencia externa en posesión del cuerpo. La ausencia de pensamiento razonado en presencia de la confusión explica las incongruencias groseras del punto de vista salvaje sobre el alma, los fantasmas y los espíritus." (954.2) 86:5.3

#### 2. Los distintos conceptos del alma.

"El concepto de un alma y de un espíritu residente no es nuevo en Urantia; ha aparecido frecuentemente en los diversos sistemas de creencia del planeta. Muchas de las fes orientales, así como también algunas de las occidentales han percibido que el hombre es divino en su linaje, así como también humano en su herencia. La sensación de la presencia interior, además de la omnipresencia exterior de la Deidad, por largo tiempo ha formado parte de muchas religiones urantianas. Los hombres han creído por mucho tiempo que existe algo que crece dentro de la naturaleza humana, algo vital que está destinado a perdurar más allá del corto tramo de la vida temporal.

"Antes de que el hombre se diera cuenta de que un espíritu divino engendró su alma en evolución, se creía que ésta residía en diversos órganos físicos: el ojo, el hígado, el riñón, el corazón, y más adelante, el cerebro. El salvaje asociaba el alma con la sangre, el aliento, la sombra y aun con el reflejo del yo en el agua." (1215.2) 111:0.2

#### 3. El alma es una nueva realidad.

"El alma del hombre es una adquisición experiencial. A medida que la criatura mortal elige «hacer la voluntad del Padre en el cielo», el espíritu residente se vuelve padre de una *nueva* realidad en la experiencia humana. La mente mortal y material es la madre de esta misma realidad que surge. La sustancia de esta nueva realidad no es material ni espiritual —es morontial. Ésta es el alma inmortal naciente destinada a sobrevivir la muerte mortal y comenzar la ascensión al Paraíso." (8.10) 0:5.10

#### II. EL ALMA EN EVOLUCIÓN

#### 1. La evolución del alma es por elección y consentimiento.

"Los errores de la mente mortal y las equivocaciones de la conducta humana pueden atrasar marcadamente la evolución del alma, aunque no pueden inhibir dicho fenómeno morontial una vez que éste haya sido iniciado por el Ajustador residente con el consentimiento de la voluntad de la criatura. Pero en cualquier momento, previamente a la muerte mortal, esta misma voluntad material y humana tiene el poder de rescindir dicha elección y rechazar la supervivencia. Aun después de la supervivencia el mortal ascendente aún retiene esta prerrogativa de elección de rechazo de la vida eterna; en cualquier momento antes de la fusión con el Ajustador la criatura en evolución y en ascensión puede elegir abandonar la voluntad del Padre del Paraíso. La fusión con

el Ajustador señala el hecho de que el mortal ascendente ha elegido perdurablemente, y sin ninguna reserva, a hacer la voluntad del Padre." (1218.9) 111:3.1

# 2. Al principio, el alma es completamente morontial.

"Al principio, esta alma inmortal, es de naturaleza totalmente morontial, pero posee tal capacidad de desarrollo que invariablemente asciende a los niveles de verdadero espíritu de valor de fusión con los espíritus de la Deidad, generalmente con el mismo espíritu del Padre Universal que inició tal fenómeno creador en la mente de la criatura." (1219.2) 111:3.3

#### 3. El alma es tanto humana como divina.

"Tanto la mente humana como el Ajustador divino están conscientes de la presencia y de la naturaleza diferencial del alma en evolución —el Ajustador plenamente, la mente parcialmente. El alma se vuelve cada vez más consciente tanto de la mente como del Ajustador como identidades asociadas, proporcionalmente a su propio crecimiento evolucionario. El alma comparte las cualidades tanto de la mente humana como del espíritu divino, pero persistentemente evoluciona hacia el aumento del control espiritual y del dominio divino a través de la acción de fomentar una función de la mente cuyos significados tratan de coordinar con el verdadero valor espiritual." (1219.3) 111:3.4

#### 4. La evolución en relación con la herencia.

"Aunque el legado hereditario de la dote cerebral y del supercontrol electroquímico operan para delimitar la esfera de la actividad eficiente del Ajustador, ningún impedimento hereditario (en las mentes normales) previene jamás el logro espiritual final. La herencia podrá interferir con el grado de conquista de la personalidad, pero no previene la consumación final de la aventura ascendente. Si cooperas con tu Ajustador, el don divino evolucionará, tarde o temprano, el alma morontial inmortal y, posteriormente a la fusión con la misma, presentará a la nueva criatura ante el Hijo Mayor del universo local y finalmente ante el Padre de los Ajustadores en el Paraíso." (1199.6) 109:5.5

#### 5. La técnica de evolución del alma inmortal.

"El yo material tiene personalidad e identidad, identidad temporal; el Ajustador espiritual prepersonal también tiene identidad, identidad eterna. Esta personalidad material y esta prepersonalidad espiritual son capaces de unir de tal manera sus atributos creadores para traer a la existencia la identidad superviviente del alma inmortal.

"Así que habiendo proporcionado los medios para el crecimiento del alma inmortal y habiendo liberado al ser interior del hombre de las cadenas de la dependencia absoluta de la causación antecedente, el Padre se hace a un lado. Ahora bien, el hombre ya liberado de las cadenas de la respuesta a la causación, al menos en lo tocante al destino eterno, y habiéndose proporcionado los medios para el crecimiento del yo inmortal, del alma, la creación o la inhibición de la creación de este yo superviviente y eterno que es suyo por elección depende de la voluntad del hombre. Ningún otro ser, fuerza, creador, ni agencia en todo el vasto universo de los universos puede interferir en medida alguna en la absoluta soberanía del libre albedrío del ser mortal, tal como éste opera en el ámbito de la elección, en lo que se refiere al destino eterno de la personalidad del mortal que hace su elección. En lo que toca a la supervivencia eterna, Dios ha decretado la soberanía de la voluntad material y mortal, y ese decreto es absoluto." (71.2) 5:6.7

6. La fe y el amor son la medida de la evolución del alma.

"La medida de la capacidad espiritual del alma evolutiva es tu fe en la verdad y tu amor por el prójimo, pero la medida de tu fuerza de carácter humano es tu capacidad para resistir el resentimiento y soportar las cavilaciones cuando te enfrentas con la pesadumbre más profunda. La derrota es el espejo verdadero en el cual puedes honestamente contemplar tu auténtico yo." (1740.4) 156:5.17

#### III. EL ALMA MORONTIAL

1. Los tres factores en la creación del alma morontial.

"Existen tres y no dos factores en la creación evolucionaria de tal alma inmortal. Estos tres antecedentes del alma morontial humana son:

- "1. *La mente humana* y todas las influencias cósmicas antecedentes a ella y relacionadas con ella.
- "2. *El espíritu divino* que mora en esta mente humana y todos los potenciales inherentes en tal fragmento de espiritualidad absoluta, juntamente con todas las influencias y factores espirituales asociados en la vida humana.
- "3. La relación entre la mente material y el espíritu divino, que connota un valor y lleva un significado que no se encuentran en ninguno de los factores contribuyentes a dicha asociación. La realidad de esta relación singular no es ni material ni espiritual, sino morontial. Es el alma." (1218.2) 111:2.4
- 2. Los seres intermedios llaman al alma la mente intermedia.

"Desde hace mucho los seres intermedios han denominado esta alma evolutiva del hombre la mente intermedia, para distinguirla de la mente material o más baja y la mente cósmica o más elevada. Esta mente intermedia es realmente un fenómeno morontial, puesto que existe en el reino entre lo material y lo espiritual. El potencial de tal evolución morontial es inherente en los dos impulsos universales de la mente: el impulso de la mente finita de la criatura de conocer a Dios y alcanzar la divinidad del Creador, y el impulso de la mente infinita del Creador de conocer al hombre y alcanzar la *experiencia* de la criatura." (1218.6) 111:2.8

3. Los potenciales creativos del alma de la mente humana.

"Esta transacción excelsa de evolución del alma inmortal es posible porque la mente mortal es primero personal y, segundo, está en contacto con las realidades superanimales; posee una dote supermaterial de ministerio cósmico que asegura la evolución de una naturaleza mortal capaz de hacer decisiones morales, efectuando de este modo un contacto creador bona fide con los ministros espirituales asociados y con el Ajustador del Pensamiento residente.

"El resultado inevitable de tal espiritualización por contacto de la mente humana es el nacimiento gradual de un alma, el vástago conjunto de una mente ayudante dominada por una voluntad humana que ansía conocer a Dios, trabajando en enlace con las fuerzas espirituales del universo que están bajo el control de un fragmento real del Dios mismo de toda creación —el Monitor Misterioso. Así, la realidad material y mortal del yo trasciende las limitaciones temporales de la

máquina de vida física y alcanza una nueva expresión y una nueva identificación en el vehículo en evolución para la continuidad del yo: el alma morontial e inmortal." (1218.7) 111:2.9

#### 4. La supervivencia del alma morontial.

"Existe algo real, algo de la evolución humana, algo adicional al Monitor Misterioso, que sobrevive a la muerte. Esta entidad de nueva aparición es el alma, y sobrevive a la muerte tanto del cuerpo físico como de la mente material. Esta entidad es el hijo conjunto de la vida combinada y los esfuerzos del tú humano en enlace con el tú divino, el Ajustador. Este hijo de parentesco humano y divino constituye el elemento sobreviviente del origen terrestre; es el yo morontial, el alma inmortal." (1234.1) 112:5.12

# IV. LA MENTE DETERMINA EL DESTINO DEL ALMA

#### 1. La mente determina el destino del alma.

"La mente es el instrumento cósmico sobre el cual la voluntad humana puede tocar la discordia de la destrucción, o sobre el cual esta misma voluntad puede extraer las melodías exquisitas de la identificación con Dios y la consiguiente supervivencia eterna. El Ajustador donado al hombre es, en último análisis, impermeable al mal e incapaz de pecar, pero la mente mortal puede efectivamente ser distorsionada, torcida y volverse malvada y fea por las maquinaciones pecaminosas de una voluntad humana perversa y autogratificante. Del mismo modo esta mente puede tornarse noble, bella, verdadera y buena —realmente grande— de acuerdo con la voluntad iluminada por el espíritu de un ser humano que conoce a Dios." (1217.1) 111:1.6

# 2. La voluntad humana es el capitán del barco del alma.

"La mente es tu buque, el Ajustador es tu piloto, la voluntad humana es el capitán. El dueño del barco mortal debería tener la sabiduría de confiar en el piloto divino para guiar a su alma ascendente a los puertos morontiales de la supervivencia eterna. Sólo mediante el egoísmo, la pereza y el pecado puede la voluntad del hombre rechazar la guía de un piloto tan amante y finalmente naufragar su carrera mortal en los acantilados malignos de la misericordia rechazada y contra las rocas del pecado aceptado. Con tu consentimiento, este piloto fiel te conducirá con seguridad a través de las barreras del tiempo y de los obstaculos del espacio a la fuente misma de la mente divina y aun más allá, aun hasta el Padre Paradisiaco de los Ajustadores." (1217.4) 111:1.9

#### V. LA HERENCIA Y EL ALMA EVOLUCIONADA

#### 1. Lo que hereda el alma evolucionada.

"Cuando el alma evolutiva y el Ajustador divino son fusionados final y eternamente, cada uno gana todas las cualidades experienciables del otro. Esta personalidad coordinada posee toda la memoria experiencial de supervivencia poseída anteriormente por la mente mortal ancestral y residente luego en el alma morontial, y además este finalista potencial comprende toda la memoria experiencial del Ajustador de todos los casos en que residía en los mortales en todos los tiempos. Pero hace falta una eternidad en el futuro para que un Ajustador dote por completo a esta asociación de personalidad de los significados y valores que el Monitor divino trae desde la eternidad del pasado." (1212.6) 110:7.5

#### 2. El alma sobreviviente refleja experiencias pasadas.

"El alma de valor de supervivencia refleja fielmente las acciones y motivaciones tanto cualitativas como cuantitativas del intelecto material, el asiento anterior de la identidad del yo. Al elegir la verdad, la belleza y la bondad, la mente mortal entra en su carrera universal premorontial bajo la protección de los siete espíritus ayudantes de la mente unificados bajo la dirección del espíritu de sabiduría. Posteriormente, al cumplir los siete círculos de logro premorontial, la superposición de la dote de la mente morontial sobre la mente ayudante inicia la carrera preespiritual o morontial de progresión en el universo local." (1237.1) 112:6.9

#### VI. LOS PROBLEMAS DE MEMORIA DEL ALMA EVOLUCIONADA

#### 1. Los problemas de memoria del alma sobreviviente.

"Aun para los candidatos para la fusión con el Ajustador, tan sólo aquellas experiencias humanas que fueron de valor espiritual son posesiones comunes del sobreviviente mortal y del Ajustador que retorna y por lo tanto son recordadas inmediatamente después de la supervivencia mortal. En cuanto a aquellos acontecimientos que no fueron de significación espiritual, aun estos candidatos a la fusión con el Ajustador deben depender del atributo de la reacción de reconocimiento en el alma sobreviviente. Y puesto que cualquier acontecimiento puede tener una connotación espiritual para un mortal pero no para otro, es posible que un grupo de seres ascendentes contemporáneos del mismo planeta reúnan su bagaje de acontecimientos recordados por el Ajustador y de esta manera reconstruyan cualquier experiencia que hayan tenido en común y que fue de valor espiritual para cualquiera de ellos." (451.3) 40:9.7

#### 2. La continuidad del alma evolucionada.

"La mente mortal, antes de la muerte, es autoconscientemente independiente de la presencia Ajustadora; la mente que está bajo la influencia de los ayudantes, necesita tan sólo el modelo asociado de energía material para poder operar. Pero el alma morontial, estando encima de la influencia de los ayudantes, no retiene la autoconciencia sin el Ajustador cuando pierde el mecanismo de la mente material. Esta alma evolutiva posee sin embargo un carácter continuado que deriva de las decisiones de su mente que estaba bajo la influencia de los ayudantes y con la cual estaba previamente asociada, y este carácter se vuelve memoria activa cuando se energizan los modelos de la misma al regreso del Ajustador." (1236.5) 112:6.7

#### 3. El método de preservación de la memoria.

"Las transcripciones de la mente mortal y los esquemas activos de la memoria de la criatura tal como son transformadas desde los niveles materiales a los espirituales, son posesión individual del Ajustador del Pensamiento antes residente; estos facto-res espiritizados de la mente, la memoria, y la personalidad de la criatura son por siempre parte de dichos Ajustadores. La matriz-mente de la criatura y los potenciales pasivos de la identidad están presentes en el alma morontial confiada a los cuidados de los guardianes seráficos del destino. Y es la reunión del alma morontial confiada a los serafines y de la mente de espíritu confiada al Ajustador la que vuelve a ensamblar la personalidad de la criatura y constituye la resurrección del sobreviviente durmiente." (533.1) 47:3.3

## VII. EL SER SUPREMO Y LA EVOLUCIÓN DEL ALMA

#### 1. El potencial del alma evolucionada en el Supremo.

"Aun la experiencia del hombre y del Ajustador debe encontrar un eco en la divinidad del Dios el Supremo, porque, de la forma en que los Ajustadores logran experiencia son como el Supremo, y el alma evolutiva del hombre mortal es creada de la posibilidad preexistente de tal experiencia dentro del Supremo." (1287.2) 117:5.11

#### 2. El Supremo es la Madre Universal del alma evolucionada.

"El alma morontial de un mortal en evolución es realmente el hijo de la acción Ajustadora del Padre Universal y el niño de la reacción cósmica del Ser Supremo, la Madre Universal. La influencia materna domina la personalidad humana a través de la infancia en el universo local del alma en crecimiento. La influencia de ambos padres de Deidad se torna más igual después de la fusión con el Ajustador y durante la carrera superuniversal, pero cuando las criaturas del tiempo comienzan la travesía del universo central de la eternidad, la naturaleza Paternal se torna cada vez más manifiesta, alcanzando su máximo de manifestación finita con el reconocimiento del Padre Universal y la admisión al Cuerpo de los Finalistas." (1288.4) 117:6.5

# 3. La asociación de Dios Padre y Dios Supremo.

"Todos los humanos que evolucionan un alma son literalmente los hijos evolucionarios de Dios el Padre y de Dios la Madre, el Ser Supremo. Pero hasta el momento en que el hombre mortal se vuelve consciente en el alma de su herencia divina, debe comprender por la fe esta seguridad del parentesco con la Deidad. La experiencia de la vida humana es el capullo cósmico en el que las dotes universales del Ser Supremo y la presencia universal del Padre Universal (ninguna de las cuales son personalidades) están evolucionando el alma morontial del tiempo y el carácter finalista humano-divino de destino universal y de servicio eterno." (1289.1) 117:6.8

#### VIII. JESÚS HABLA SOBRE LA EVOLUCIÓN DEL ALMA

"El alma es aquella parte del hombre que es autorreflexiva, discierne la verdad y percibe el espíritu, elevando por siempre al ser humano por encima del nivel del mundo animal. La autoconciencia por sí sola, no es el alma. La autoconciencia moral es la verdadera autorrealización humana y constituye la base del alma humana, y el alma es esa parte del hombre que representa el valor potencial de la supervivencia de la experiencia humana. La elección moral y el logro espiritual, la capacidad de conocer a Dios y el impulso de ser semejante a él, son las características del alma. El alma del hombre no puede existir aparte del pensamiento moral y de la actividad espiritual. Un alma estancada es un alma moribunda. Pero el alma del hombre es distinta del espíritu divino que reside dentro de la mente. El espíritu divino llega simultáneamente con la primera actividad moral de la mente humana, y esa es la ocasión del nacimiento del alma.

"La salvación o pérdida de un alma dependen de si la conciencia moral alcanza o no un estado de supervivencia a través de la alianza eterna con su dote espiritual e in-mortal asociada. La salvación es la espiritualización de la autorrealización de la conciencia moral que de ese modo llega a ser poseída de un valor de supervivencia. Todos los conflictos del alma consisten en la falta de armonía entre la autoconciencia moral o espiritual, y la autoconciencia puramente intelectual.

"El alma humana madura ennoblecida y espiritualizada, se acerca al estado celestial porque llega casi a ser una entidad intermedia entre lo material y lo espiritual, el yo material y el espíritu divino. Es difícil describir y aun más difícil demostrar el alma evolutiva de un ser humano, porque no puede ser descubierta ni por los métodos de investigación material ni por pruebas espirituales. La ciencia material no puede demostrar la existencia del alma, ni tampoco puede demostrarla una prueba puramente espiritual. Aunque tanto la ciencia material como las normas espirituales no puedan demostrar la existencia del alma humana, todo mortal moralmente consciente conoce la existencia de su alma como una verdadera y real experiencia personal." (1478.4) 133:6.5

#### EL ALMA COMO SE EMPLEA EN LA BIBLIA

En la versión revisada King James, en muchos pasajes donde se encuentra el alma se traduce como vida, persona o ser.

# I. EL ALMA QUE CUBRE A TODAS LAS CRIATURAS VIVIENTES

"En su mano está el alma de todo viviente y el hálito de todo el género humano." Job 12:10. (La versión King James coincide)

## II. EL SER HUMANO—PERSONA, INDIVIDUO

"Sopló en su nariz aliento de vida y fue el hombre un ser viviente." (Alma) Gén. 2:7.

"¡No hay quien cuide de mi vida!" (Mi alma) Salmos 142:4.

"Así que, los que recibieron su palabra fueron bautizados, y se añadieron aquel día como tres mil personas." Hechos 2:41.

# III. EL ALMA COMPARADA CON EL ESPÍRITU

"La palabra de Dios es viva, eficaz y más cortante que toda espada de dos filos: penetra hasta partir el alma y el espíritu." Heb. 4:12.

#### IV. EL ALMA COMO LA VIDA EMOCIONAL

"Pero Ana le respondió: "...Soy una mujer atribulada de espíritu...he derramado mi alma delante de Jehová." 1 Sam. 1:15.

"Hambrientos y sedientos, su alma desfallecía en ellos." Salmos 107:5.

"Como el agua fría para el sediento, así son las buenas noticias de lejanas tierras." Prov. 25:25.

"Entonces Jesús les dijo: 'Mi alma está muy triste, hasta la muerte." Mat. 26:38.

#### V. EL ALMA RELACIONADA CON EL PECADO Y LA EXPIACIÓN

"Así que guardaréis el sábado... Cualquier persona que haga alguna obra en él, será eliminada de su pueblo." Éx. 31:14.

- "Dios redimirá su alma para que no pase al sepulcro." Job 33:28.
- "Pero Dios redimirá mi vida." Salmos 49:15.
- "El alma que peque esa morirá." Ezeq. 18:4.

#### VI. EL ALMA COMO EXPERIENCIA RELIGIOSA

- "Con mi alma te he deseado en la noche." Isa. 26:9.
- "Entonces María dijo: 'Engrandece mi alma al Señor.'" Lucas 1:46.
- "Amarás a Jehová, tu Dios, de todo tu corazón, de toda tu alma y con todas tus fuerzas." Deut. 6:5.
- "Confortará mi alma." Salmos 23:3.
- "Y hallaréis descanso para vuestra alma." Jer. 6:16.
- "Llevad mi yugo sobre vosotros...y hallaréis descanso para vuestras almas." Mat. 11:29.

# VII. EL ALMA ASOCIADA CON EL ESPÍRITU Y EL CUERPO

"Que todo vuestro ser -espíritu, alma y cuerpo- sea guardado irreprochable." 1 Tes. 5:23. (Pablo reconoce la triple naturaleza del hombre)

#### VIII. EL ALMA Y LA SUPERVIVENCIA

- "Ella, al salírsele el alma -pues murió-..." Gén. 35:18.
- "¿De qué le servirá al hombre ganar todo el mundo, si pierde su alma?" Mat. 16:26.

# **EXPERIENCIA RELIGIOSA**

#### I. CONCIENCIA DE DIOS

- 1. La conciencia de Dios progresa desde la idea de Dios hasta el ideal de Dios, y termina con la realidad espiritual de Dios. (69.6) 5:5.11
- 2. La conciencia de Dios conduce a un mayor servicio social. (1121.6) 102:3.4
- 3. Encontrar a Dios es la conciencia de la identidad con la realidad. (2094.2) 196:3.3

#### II. VERDAD, BELLEZA Y BONDAD

- 1. La bondad de Dios aparece tan solo en la experiencia religiosa personal. (40.5) 2:6.1
- 2. Jesús reveló un Dios de amor, y el amor abarca la totalidad de la verdad, la belleza y la bondad. (67.4) 5:4.6
- 3. La verdad está relacionada con la ciencia, la belleza con el arte, la bondad comprende la ética, la moralidad y la religión. (647.1) 56:10.10
- 4. La verdad, la belleza y la bondad representan el acercamiento del hombre a la mente, la materia y el espíritu. (647.6) 56:10.15
- 5. La espiritualidad eleva la habilidad de descubrir la belleza en las cosas, de reconocer la verdad en los significados y la bondad en los valores. (1096.1) 100:2.4

## III. LA RELIGIÓN Y LAS INSTITUCIONES SOCIALES

- 1. La religión no se ocupa directamente de la creación de nuevos órdenes sociales ni de la preservación de los antiguos. (1086.2) 99:0.2
- 2. La misión principal de la religión es la estabilización de los ideales. (1086.6) 99:1.3
- 3. La religión es la sal cósmica que previene la destrucción del sabor cultural de la civilización. (1087.1) 99:1.4
- 4. Los religionistas funcionan en los asuntos humanos como individuos, no como grupos religiosos. (1087.6) 99:2.3
- 5. El reino de los cielos no es un orden social ni económico; es una fraternidad exclusivamente espiritual. (1088.3) 99:3.2
- 6. El sectarismo es una enfermedad de la religión institucional. (1092.1) 99:6.1
- 7. La religión siempre es dinámica. (1121.2) 102:2.9
- 8. La religión conduce al servicio y la revelación a la aventura eterna. (1122.2) 102:3.6

#### IV. LA VERDADERA RELIGIÓN

- 1. Los principales inhibidores del crecimiento son el prejuicio y la ignorancia. (1094.4) 100:1.2
- 2. El crecimiento está indicado, no por los productos sino más bien por el progreso. (1094.5) 100:1.3
- 3. El progreso es significativo, pero el crecimiento no es mero progreso. (1097.3) 100:3.6
- 4. La religión no quita nada de la vida—pero agrega nuevos significados a todo. (1100.7) 100:6.5
- 5. Las religiones de evolución atraen a los hombres, la revelación los atrae. (66.5) 5:4.1
- 6. Se necesita la fe religiosa para transformar la Primera Causa de la ciencia en un Dios de salvación. (1106.2) 101:2.3
- 7. Los primeros impulsos de la naturaleza moral de un niño tienen que ver con la justicia, rectitud y bondad. (1131.2) 103:2.3

# V. SEÑALES DEL VIVIR RELIGIOSO

- 1. El religioso es consciente de la ciudadanía universal y del contacto con lo sobrenatural. (1100.5) 100:6.3
- 2. Una de las características más importantes de la religión es la paz dinámica y la calma cósmica. (1101.1) 100:6.6
- 3. La genuina experiencia religiosa se revela en doce características.
  - 1. Ocasiona el progreso de la ética y de la moral a pesar de las tendencias animalísticas inherentes y adversas.
  - 2. Produce una confianza sublime en la bondad de Dios aun frente a un amargo desencanto y una derrota total.
  - 3. Genera profundo valor y confianza a pesar de la adversidad natural y la calamidad física.
  - 4. Exhibe un aplomo inexplicable y una tranquilidad constante a pesar de la presencia de enfermedades desconcertantes y aun de sufrimiento físico agudo.
  - 5. Mantiene un aplomo misterioso y un equilibrio de la personalidad frente al maltrato y las injusticias más flagrantes.
  - 6. Mantiene una confianza divina en la victoria final a pesar de las crueldades de un hado aparentemente ciego y de la aparente indiferencia total al bienestar humano de las fuerzas naturales.
  - 7. Persiste en la creencia indestructible en Dios a pesar de todas las demostraciones contrarias de la lógica y resiste con éxito todos los demás sofismas intelectuales.
  - 8. Continúa exhibiendo una fe infalible en la supervivencia del alma a pesar de las enseñanzas engañosas de la ciencia falsa y de los delirios persuasivos de una filosofía defectuosa.

- 9. Vive y triunfa a pesar del peso demoledor de las civilizaciones complejas y parciales de los tiempos modernos.
- 10. Contribuye a la supervivencia continuada del altruismo a pesar del egoísmo humano, de los antagonismos sociales, las avideces industriales y los desajustes políticos.
- 11. Se adhiere en forma inquebrantable a la creencia sublime en la unidad universal y en la guía divina a pesar de la presencia desconcertante del mal y del pecado.
- 12. Continúa adorando a Dios a pesar de todo y de cada cosa. Se atreve a declarar «aunque me matare, seguiré sirviéndole». (1108.3) 101:3.4

#### VI. FE Y CREENCIA

- 1. Nuestros sentidos nos hablan de las cosas, la mente descubre los significados, pero la experiencia espiritual revela los verdaderos valores. (1098.1) 100:4.4
- 2. Hace falta tanto la fe como el sentimiento. (1099.3) 100:5.5
- 3. En la morontia, la seguridad de la verdad va reemplazando la seguridad de la fe. (1111.4) 101:5.14
- 4. La creencia se ha convertido en fe cuando motiva la vida. La creencia fija, la fe libera. (1114.6) 101:8.2
- 5. La fe es el puente entre la conciencia moral y la realidad espiritual. (1116.1) 101:9.9
- 6. Existe una gran diferencia entre la voluntad de creer y la voluntad que cree. (1122.9) 102:3.13
- 7. La fe transforma al Dios de probabilidad en el Dios de certeza. (1124.6) 102:6.4
- 8. El individuo conoce a Dios solo por la fe. (1124.7) 102:6.5
- 9. Al hombre se le educa con los hechos, se ennoblece por la sabiduría, y se salva por la fe. (2094.3) 196:3.4

#### VII. PERSPICACIA RELIGIOSA

- 1. La religión persiste en ausencia de la erudición. (1107.8) 101:3.1
- 2. La religión puede ser el sentimiento de la experiencia, pero no es la experiencia del sentimiento. (1110.12) 101:5.9
- 3. El alma religiosa liberada comienza a sentirse cómoda en el universo.(1117.1) 101:10.7
- 4. La liberación espiritual contrasta con la desesperación del materialismo. (1118.1) 102:0.1

#### VIII. EL HECHO DE LA EXPERIENCIA RELIGIOSA

1. La experiencia religiosa no puede nunca ser plenamente comprendida por la mente material (69.1) 5:5.6

- 2. La experiencia religiosa abarca desde lo primitivo hasta la conciencia magnífica de la filiación con Dios. (1104.1) 101:0.1
- 3. Evite que su experiencia religiosa se torne egocéntrica. (1130.2) 103:1.3
- 4. El nacimiento espiritual puede ser complaciente o "tormentoso". (1130.6) 103:2.1
- 5. La experiencia de Dios puede ser válida, aun cuando su teología sea falaz. (1140.2) 103:8.2
- 6. La realidad de la experiencia religiosa trasciende la razón, la ciencia, la filosofía y la sabiduría. (1142.3) 103:9.12
- 7. La experiencia religiosa personal resuelve eficazmente la mayoria de las dificultades mortales. (2093.6) 196:3.1
- 8. La experiencia religiosa conoce a Dios como Padre, y al hombre como hermano. (1090.10) 99:5.1
- 9. La religión dinánica transforma al individuo mediocre en una persona de poder idealista. (1094.1) 100:0.1
- 10. La religión es la experiencia de experimentar la realidad de creer en Dios. (1105.1) 101:1.4
- 11. La razón y la lógica nunca podrán validar los valores de la experiencia religiosa. (1116.7) 101:10.6
- 12. En la lucha triunfal del hijo de la fe, "aun el tiempo mismo se torna una mera sombra de la eternidad, arrojada por las realidades del Paraíso sobre la panoplia móvil del espacio." (1117.3) 101:10.9
- 13. Los practicantes religiosos viven como si ya estuvieran ante la presencia del Eterno. (1119.8) 102:2.3

### IX. CIENCIA Y RELIGIÓN

- 1. Ni la ciencia ni la filosofía pueden validar la personalidad de Dios, solo la experiencia personal de los hijos de la fe. (31.5) 1:7.5
- 2. Comoquiera que los hombres vean a Dios, el religioso de fe cree en un Dios que fomenta la supervivencia. (68.6) 5:5.3
- 3. La naturaleza no proporciona base para la creencia en la supervivencia humana. (1106.8) 101:2.9
- 4. Para la ciencia y la filosofía Dios puede ser posible y probable, pero para la religión es una certeza. (1125.3) 102:6.8

### X. FILOSOFÍA Y RELIGIÓN

- 1. La religión se convierte en la unificación de todo lo que es bueno, bello y verdadero en la experiencia humana. (67.5) 5:4.7
- 2. La religión se torna real mientras brota de la esclavitud del temor y la servidumbre de la superstición. (141.6) 12:9.5

- 3. La filosofía transforma la religión primitiva en los valores ascendentes de la realidad. (1114.4) 101:7.6
- 4. Los mortales pueden experimentar la unidad espiritual, pero no la uniformidad filosófica. (1129.8) 103:1.1
- 5. Cuando la teología domina la religión, la religión muere. La razón, la sabiduría y la fe llevan al hombre a los hechos, a la verdad y a la religión. (1141.4) 103:9.6
- 6. El alma religiosa de iluminación espiritual sabe, y sabe ahora. (1120.1) 102:2.4
- 7. Es misión de la religión preparar al hombre para enfrentarse valiente y heroicamente a las vicisitudes de la vida. (1121.1) 102:2.8

### XI. EL ESPÍRITU DE LA VERDAD

- 1. Jesús dijo que era mejor dejar a sus seguidores en la carne, para poder estar con ellos mejor y más plenamente en espíritu. (1948.2) 180:4.1
- 2. El nuevo maestro es la convicción viva de la verdad. (1949.3) 180:5.1
- 3. El trabajo del espíritu es personalizar la verdad y destruir toda sensación de orfandad. (2060.7) 194:2.2
- 4. Este otorgamiento del espíritu del Hijo preparó las mentes normales para la recepción de los Ajustadores. (2061.1) 194:2.3
- 5. El espíritu viene a conducir a toda la verdad y a ampliar las realidades de las enseñanzas de Jesús. (2061.5) 194:2.7
- 6. El Espíritu de la Verdad completa las siete influencias espirituales.
  - 1. El espíritu del Padre Universal—los Ajustadores del Pensamiento.
  - 2. El espíritu del Hijo Eterno—el circuito de gravedad espiritual.
  - 3. El espíritu del Espíritu Infinito—la mente universal.
  - 4. El espíritu del Padre y del Hijo Creador—el Espíritu de la Verdad.
  - 5. El espíritu del Espíritu Infinito y del Espíritu Materno del Universo—el Espíritu Santo.
  - 6. El espíritu de mente del Espíritu Materno del Universo—los espíritus ayudantes de la mente.
  - 7. El espíritu del Padre, los Hijos y los Espíritus—el espíritu de nuevo nombre otorgado en la fusión con el Ajustador. (2062.1) 194:2.12
- 7. Pentecostés significa que el Jesús de la historia se ha convertido en el Hijo divino de la experiencia viviente. (2065.7) 194:3.19
- 8. La influencia del Espíritu de la Verdad continúa más allá del universo local. (1286.7) 117:5.9

# FE

#### A. LA BIBLIA

#### INTRODUCCIÓN

La Biblia emplea el término "fe" con cinco significados diferentes.

- 1. Fe como una especie de creencia glorificada—como uno diría, de manera nominal, "soy protestante" o "soy católico".
- 2. Fe sanadora. La fe asociada con la cura de enfermedades u otros fenómenos naturales.
- 3. Fe teológica. La fe que designa nuestras creencias religiosas—el mismo significado que credo, evangelio, nuestra teología.
- 4. La fe de Jesús.
- 5. La fe como nuestra convicción más profunda—la fe salvadora como se presenta en El libro de Urantia.

#### I. LA FE COMO CREENCIA GLORIFICADA

- 1. La fe como creencia general en un modo de vida.
  - "Ahora bien, sin fe es imposible agradarle, pues el que se acerca a Dios ha de creer que existe y que recompensa a los que le buscan.
  - "Por la fe, Noé, advertido por Dios de lo que aún no se veía, con religioso temor construyó un arca...
  - "Por la fe, Abraham, al ser llamado por Dios, obedeció y salió para el lugar que había de recibir en herencia."
  - "Gedeón, Barac, Sansón, Jefté, David y Samuel...por la fe, sometieron reinos, hicieron justicia." Heb. 11:6-8, 32,33.
- 2. La fe como perteneciente a la sabiduría y a la vida intelectual.
  - "Si alguno de vosotros está a falta de sabiduría, que la pida a Dios, que da a todos...Pero que la pida con fe, sin vacilar." Santiago 1:5,6.
- 3. La fe como dinámica de trabajo.
  - "¿De qué sirve, hermanos míos, que alguien diga: "Tengo fe", si no tiene obras? ¿Acaso podrá salvarle la fe? "Santiago 2:14.
- 4. Una actitud omniabarcante de creencia.

"Inmediatamente el padre del niño exclamó: "Creo, ayúdame porque tengo poca fe"." Marcos 9:24.

5. Referente a la creencia de grandes grupos de personas.

"Los creyentes cada vez en mayor número se adherían al Señor, una multitud de hombres y mujeres." Hechos 5:14.

### II. LA FE SANADORA

1. La mentalidad milagrosa de los primeros cristianos, que creían en la oración para los enfermos.

"Y la oración de la fe salvará al enfermo, y el Señor hará que se levante." Santiago 5:15.

2. Incluso Jesús relacionó la fe con sus episodios curativos.

"Jesús les tocó los ojos, diciendo: "Que suceda como ustedes han creído"." Mat. 9:29.

3. La fe se relacionó simbólicamente incluso con el mundo material.

"El Señor dijo: "Si tuvierais fe como un grano de mostaza, habríais dicho a este sicómoro: "Arráncate y plántate en el mar", y os habría obedecido."" Lucas 17:6.

## III. LA FE COMO CREENCIA TEOLÓGICA

El evangelio, su credo, las doctrinas de la Iglesia.

1. La fe como las enseñanzas de la iglesia.

"Confortando los ánimos de los discípulos, exhortándoles a perseverar en la fe y diciéndoles: "Es necesario que pasemos por muchas tribulaciones para entrar en el Reino de Dios."" Hechos 14:22.

2. La iglesia —la casa de la fe.

"Hagamos el bien a todos, pero especialmente a nuestros hermanos en la fe." Gál. 6:10.

3. La suma total de la creencia religiosa.

"Un solo Señor, una sola fe, un solo bautismo, un solo Dios y Padre de todos." Efe. 4:5,6.

"Hasta que lleguemos todos a la unidad de la fe y del conocimiento pleno del Hijo de Dios." Efe. 4:13.

4. El evangelio.

"Que oiga de vosotros que os mantenéis firmes en un mismo espíritu y lucháis acordes por la fe del Evangelio." Fil. 1:27.

#### 5. Enseñanzas doctrinales.

"Alimentado con las palabras de la fe y de la buena doctrina que has seguido fielmente." 1 Tim. 4:6.

### 6. Cubrir toda la vida religiosa.

"Combate el buen combate de la fe, conquista la vida eterna a la que has sido llamado." 1 Tim. 6:12.

"He competido en la noble competición, he llegado a la meta en la carrera, he conservado la fe." 2 Tim. 4:7.

### 7. Toda la verdad y la doctrina.

"Para exhortaros a combatir por la fe que ha sido transmitida a los santos de una vez para siempre." Judas 3.

### IV. LA FE DE JESÚS

"He aquí una llamada para la resistencia de los santos, de aquellos que guardan los mandamientos de Dios y la fe de Jesús." 14:12.

"Hermanos míos, no entre la acepción de personas en la fe que tenéis en nuestro Señor Jesucristo." Santiago 2:1.

### V. LA FE COMO DEDICACIÓN PERSONAL

La fe como se emplea en El libro de Urantia

#### 1. La fe definida.

"La fe es garantía de lo que se espera; la prueba de las realidades que no se ven." Heb. 11:1.

(La versión más familiar de King James dice: "La fe es la sustancia de lo que se espera, la evidencia de lo que no se ve.")

"Fijos los ojos en Jesús, el que inicia y consuma la fe." Heb. 12:2.

(Versión King James: "Fijos los ojos en Jesús, el autor y acabador de nuestra fue.")

#### 2. La fe realzada por el aprendizaje.

"Por tanto, la fe viene de la predicación, y la predicación, por la Palabra de Cristo." Rom. 10:17.

#### 3. La fe como una experiencia personal.

"La fe que tú tienes, guárdala para ti delante de Dios." Rom. 14:22.

(Versión King James: "¿Tienes fe? Guárdala para ti ante Dios.")

#### 4. La fe salvadora.

"Pues habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto no viene de vosotros, sino que es un don de Dios." Efe. 2:8.

#### 5. La victoria final mediante la fe.

"Pues todo lo que ha nacido de Dios vence al mundo. Y lo que ha conseguido la victoria sobre el mundo es nuestra fe." 1 Juan 5:4.

La fe cristiana. Hay un tipo especial de fe, relacionada con la creencia cristiana en Cristo.

- 1. "Creemos que Jesús murió y que resucitó." 1 Tes. 4:14.
- 2. "Cristo, siendo nosotros todavía pecadores, murió por nosotros." Rom. 5:8.
- 3. "Todo proviene de Dios, que nos reconcilió consigo por Cristo." 2 Cor. 5:18.
- 4. "También Cristo, para llevarnos a Dios, murió una sola vez por los pecados." 1 Pedro 3:18.
- 5. "Creéis en Dios: creed también en mí." Juan 14:1.
- 6. "Simón Pedro respondió: "Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo"." Mat. 16:16.

#### B. El libro de Urantia

#### I. LA FE DEFINIDA

#### 1. La fe definida.

"El hecho de que la fe se refiere tan sólo al abrazo de los valores ideales queda demostrado en la definición del Nuevo Testamento que declara que la fe es la sustancia de lo que se espera y la prueba de lo que no se ve." (1091.7) 99:5.8 Heb. 11:1.

#### 2. La fe tiene una base eterna.

"La razón de la ciencia se basa en los hechos observables del tiempo; la fe de la religión se basa en el programa espiritual de la eternidad. Lo que el conocimiento y la razón no pueden hacer por nosotros, la verdadera sabiduría nos indica que permitamos que la fe lo consiga a través de la visión religiosa y de la transformación espiritual." (1119.1) 102:1.2

### 3. El significado dual de la fe.

"Tan ciertamente como los hombres comparten sus creencias religiosas, crean también un grupo religioso de algún tipo que eventualmente crea objetivos comunes. Algún día los religionistas se unirán y efectuarán una verdadera cooperación sobre la base de una unidad de ideales y objetivos en vez de intentar hacerlo sobre la base de opiniones psicológicas y creencias teológicas. Los objetivos, más bien que los credos, deberían unificar a los religiosos. Puesto que la verdadera religión es asunto de experiencia personal espiritual, es inevitable que cada religionista individual tenga su propia interpretación personal de la realización de la experiencia espiritual. Haced que el término «fe» sirva para definir la relación del individuo con Dios, más bien que la

formulación credal sobre lo que un grupo de mortales ha conseguido ponerse de acuerdo en una actitud religiosa común. «¿Tienes fe? Entonces tenla contigo»." (1091.6) 99:5.7 Rom. 14:22.

# II. LA CERTEZA DE LA FE

### 1. Estamos justificados por la fe.

"La suma total de la vida humana es el conocimiento de que al hombre se le educa con los hechos, se ennoblece por la sabiduría, y se salva —se justifica— por la fe religiosa." (2094.3) 196:3.4 Rom. 5:1.

### 2. Fe, confianza y certeza.

"La religión funciona para encontrar en el universo aquellos valores que estimulan la fe, la confianza y la certeza; la religión culmina en la adoración. La religión descubre para el alma aquellos valores supremos que contrastan con los valores relativos descubiertos por la mente. Tal visión sobrehumana tan sólo se puede obtener mediante una genuina experiencia religiosa." (2075.11) 195:5.8

# 3. La fe es el único sostén del hombre.

"Es tan sólo natural que el hombre mortal sufra sentimientos de inseguridad al verse inextricablemente atado a la naturaleza mientras posee al mismo tiempo poderes espirituales totalmente trascendentes a todas las cosas temporales y finitas. Sólo la confianza religiosa —la fe viviente— puede sostener al hombre entre estos problemas tan difíciles y confusos." (1222.7) 111:6.8

### 4. La fe percibe el amor personal de Dios.

"Aunque los mortales materiales no puedan ver la persona de Dios, deben regocijarse en la seguridad de que es una persona; por la fe aceptar la verdad que describe que el Padre Universal tanto amó al mundo que proporcionó a sus humildes habitantes la posibilidad de la eterna progresión espiritual; que él «se agrada de sus hijos». Dios no carece de ninguno de aquellos atributos sobrehumanos y divinos que constituyen la personalidad perfecta, eterna, amorosa e infinita del Creador."(28.1) 1:5.4 Prov. 8:31.

### 5. La fe sabe y nunca duda realmente.

"Si la ciencia, la filosofía o la sociología atreven a volverse dogmáticas en sus discusiones con los profetas de la verdadera religión, los hombres conocedores de Dios deben contestar a tal dogmatismo no justificado con ese dogmatismo sagaz de la certeza de la experiencia espiritual personal: «Sé lo que he experimentado porque yo soy hijo del YO SOY». Si la experiencia personal de una persona de fe ha de ser desafiada por el dogma, entonces este hijo nacido en la fe del Padre experiencible puede responder con ese dogma imposible de desafiar, la declaración de su verdadera filiación con el Padre Universal.

"Sólo una realidad incualificada, un absoluto, puede atreverse a ser dogmática consecuentemente. Aquellos que se atreven a ser dogmáticos deben, si son consistentes, tarde o temprano ser manejados hacia los brazos del Absoluto de la energía, el Universal de la verdad, y el Infinito del amor.

"Si los enfoques no religiosos de la realidad cósmica se atreven a desafiar la certidumbre de la fe sobre la base de su estado no comprobado, entonces el que experimenta la verdad espiritual de la misma manera puede recurrir al desafío dogmático de los hechos de la ciencia y de las creencias de la filosofía sobre la base de que éstos, de igual manera, no han sido comprobados; son del mismo modo experiencias de la conciencia del científico o del filósofo." (1127.1) 102:7.7

### III. LA FE—EL MÉTODO DE LA RELIGIÓN

1. La fe es el método de la religión.

"La razón es el método de la ciencia; la fe es el método de la religión; la lógica es la técnica intentada de la filosofía. La revelación compensa la ausencia del punto de vista morontial, proveyendo una técnica para llegar a la unidad en la comprensión de la realidad y de las relaciones de la materia y el espíritu por la mediación de la mente. La verdadera revelación no vuelve jamás artificial a la ciencia, irrazonable a la religión ni ilógica a la filosofía." (1106.1) 101:2.2

2. La fe solo puede validar a un Dios de salvación.

"La razón, mediante el estudio de la ciencia, puede conducir, a través de la naturaleza, de vuelta a una Primera Causa, pero se necesita la fe religiosa para transformar la Primera Causa de la ciencia en un Dios de salvación; y la revelación se necesita ulteriormente para validar tal fe, tal discernimiento interior espiritual." (1106.2) 101:2.3

3. La fe es la prueba de la religión.

"La razón es la prueba de la ciencia; la fe, la prueba de la religión; la lógica, la prueba de la filosofía, pero la revelación se valida sólo por la *experiencia* humana. La ciencia produce conocimiento; la religión produce felicidad; la filosofía produce unidad; la revelación confirma la armonía experimental de este alcance trino a la realidad universal." (1106.7) 101:2.8

4. La fe afirma la experiencia religiosa.

"Y es precisamente tal actuación vital y vigorosa de la fe en el dominio de la religión la que da al hombre mortal derecho a afirmar la posesión personal y la realidad espiritual de esa dote coronadora de la naturaleza humana: la experiencia religiosa." (1109.1) 101:3.18

5. La fe une discernimiento y valores.

"La fe une el discernimiento moral con las discriminaciones conscientes de los valores y el sentido de deber evolucionario preexistente, completa el linaje de la verdadera religión. La experiencia de la religión eventualmente da como resultado la conciencia certera de Dios y la seguridad indudable de la sobrevivencia de la personalidad creyente." (1105.3) 101:1.6

6. La fe valida los valores verdaderos.

"El hecho de que los religiosos hayan creído tantas cosas que eran falsas no invalida la religión, porque la religión se funda en el reconocimiento de valores y se valida por la fe de experiencia religiosa personal. La religión pues se basa en la experiencia y en el pensamiento religioso. La

teología, la filosofía de la religión, es un intento honesto de interpretar esa experiencia. Estas creencias interpretativas pueden ser justas o erróneas o una mezcla de verdad y error." (1130.4) 103:1.5

### IV. FE Y CREENCIA

1. La fe trasciende toda creencia y convicción.

"La creencia llega al nivel de la fe cuando motiva la vida y da forma a la manera de vivir. La aceptación de una enseñanza como verdadera no es fe; es meramente creencia; tampoco lo es la certidumbre ni la convicción. Un estado mental llega a los niveles de fe tan sólo cuando domina efectivamente la manera de vivir. La fe es un atributo vivo de la experiencia religiosa personal genuina. Una persona cree en la verdad, admira la belleza y reverencia la bondad, pero no las adora; esta actitud de fe salvadora está centrada solamente en Dios, quien es todas estas cosas personificadas e infinitamente más." (1114.5) 101:8.1

2. La fe es viva y personal—conocedora de Dios y servidora del hombre.

"La creencia es siempre limitadora y astringente; la fe es expansiva y liberadora. La creencia fija, la fe libera. Pero la fe religiosa viva es más que la asociación de creencias nobles; es más que un sistema exaltado de filosofía; es una experiencia viva que comprende los significados espirituales, los ideales divinos y los valores supremos; es conocedora de Dios y servidora del hombre. Las creencias pueden volverse posesiones del grupo, pero la fe ha de ser personal. Se pueden sugerir las creencias teológicas a un grupo, pero la fe puede únicamente surgir en el corazón del religionista individual." (1114.6) 101:8.2

3. Lo que la fe no hace.

"La fe traiciona su confianza cuando presume negar realidades y conferir sobre sus devotos un conocimiento asumido. La fe traiciona cuando fomenta la traición de la integridad intelectual y menosprecia la lealtad a los valores supremos y a los ideales divinos. La fe nunca escapa del deber de solucionar los problemas del vivir mortal. La fe viva no fomenta el fanatismo, la persecución ni la intolerancia.

"La fe no encadena la imaginación creadora, tampoco mantiene un prejuicio irrazonable hacia los descubrimientos de la investigación científica. La fe vitaliza la religión y obliga al religionista a vivir heroicamente de acuerdo con la regla de oro. El fervor de la fe está de acuerdo con el conocimiento, y sus impulsos son el preludio a la paz sublime." (1114.7) 101:8.3

4. La fe transforma la creencia en experiencia salvadora.

"La fe transforma al Dios filosófico de probabilidad en el Dios salvador de certeza en la experiencia personal religiosa. El escepticismo podrá desafiar las teorías de la teología, pero la confianza en la confiabilidad de la experiencia personal afirma la verdad de esa creencia que se ha transformado en fe." (1124.6) 102:6.4

5. La fe es la voluntad que cree.

"En la ciencia, la idea precede a la expresión de su realización; en la religión, la experiencia de la realización precede a la expresión de la idea. Existe una vasta diferencia entre la voluntad

evolucionaria de creer y el producto de la razón esclarecida, el discernimiento religioso y la revelación — *la voluntad que cree*." (1122.9) 102:3.13

## 6. La fe progresa en las realidades eternas.

"Vuestra religión cambiará de la mera creencia intelectual en la autoridad tradicional a la experiencia real de esa fe viviente que es capaz de alcanzar la realidad de Dios y todo lo que se relaciona con el espíritu divino del Padre. La religión de la mente os vincula sin esperanzas al pasado; la religión del espíritu consiste en la revelación progresiva y os llama constantemente a alcances más altos y santos en ideales espirituales y en realidades eternas." (1731.2) 155:6.4

#### V. FE Y TEMOR—DUDAS

## 1. El progreso espiritual transforma el temor en fe.

"Esta misma supremacía con propósito se observa en la evolución de la ideación de la mente cuando el temor primitivo animal se transforma en la reverencia constantemente profundizante de Dios y en el creciente respeto temeroso al universo. El hombre primitivo tenía más temor religioso que fe, y la supremacía de los potenciales espirituales sobre los actuales de la mente se demuestra cuando este miedo timorato se traduce en fe viviente en las realidades espirituales." (1124.1) 102:5.2

### 2. La fe lucha por el progreso.

"La religión del espíritu significa esfuerzo, lucha, conflicto, fe, determinación, amor, lealtad, y progreso. La religión de la mente —la teología de la autoridad— requiere poco o nada de estos esfuerzos de sus creyentes formales. La tradición es un refugio seguro y un camino fácil para esas almas temerosas e indiferentes que instintivamente evitan las luchas espirituales y las incertidumbres mentales asociadas con esos viajes de osada aventura de la fe, a los altos mares de la verdad no explorada, en búsqueda de las orillas más lejanas de las realidades espirituales, como pueden ser descubiertas por la progresiva mente humana y experimentadas por el alma humana en evolución." (1729.6) 155:5.11

### 3. La fe supera todos los obstáculos.

"El individuo que conoce a Dios no es el que está cegado a las dificultades ni es inconsciente de los obstáculos que se presentan en el camino para encontrar a Dios en el laberinto de la superstición, la tradición y las tendencias materialistas de los tiempos modernos. Se ha enfrentado con todos estos obstáculos y ha triunfado sobre ellos, los ha superado mediante la fe viva, y ha alcanzado las alturas de la experiencia espiritual a pesar de ellos. Pero es verdad que muchos que interiormente están seguros de Dios temen declarar estos sentimientos de certeza debido a la multiplicidad y astucia de aquellos que acumulan objeciones y magnifican las dificultades sobre la creencia en Dios. No se requiere gran profundidad de intelecto para señalar faltas, hacer preguntas, o poner objeciones. Pero sí se requiere una mente brillante para responder a esas preguntas y solucionar esas dificultades; la certeza de la fe es la técnica mejor para tratar con todas estas opiniones superficiales." (1126.6) 102:7.6

### 4. La fe actúa a pesar de las dudas.

"Cuando Jesús oyó este relato, tocó al padre arrodillado y le ordenó que se levantara mientras miraba uno tras otro a los apóstoles que estaban cerca. Luego dijo Jesús a todos los que estaban de pie ante él: «Oh generación incrédula y perversa, ¿hasta cuándo tendré que teneros paciencia? ¿Hasta cuándo estaré con vosotros? ¿Cuándo aprenderéis que las obras de la fe no surgen si se las manda con descreimiento y duda?» Luego, señalando al padre consternado, Jesús dijo: «Trae pues a tu hijo». Y cuando Santiago hubo traído al muchacho ante Jesús, él preguntó: «¿Cuánto hace que este niño está así afligido?» El padre respondió: «Desde que era muy pequeño». Mientras hablaban, el joven sufrió un violento ataque y cayó ante ellos, rechinando los dientes y echando espuma por la boca. Después de una sucesión de convulsiones violentas, estaba tendido como si estuviera muerto, a los pies de ellos. Nuevamente se arrodilló el padre a los pies de Jesús, mientras imploraba al Maestro, diciendo: «Si puedes curarlo, te suplico que tengas compasión de nosotros y nos liberes de esta aflicción». Cuando Jesús escuchó estas palabras, bajó la mirada al rostro ansioso del padre, diciendo: «No dudes del poder amante de mi Padre, sino tan sólo de la sinceridad y alcance de tu fe. Para el que cree de veras, todo es posible». Entonces Santiago de Safad habló esas palabras inolvidables, mezcla de fe y duda: «Señor, yo creo. Te oro que me ayudes en mi incredulidad»." (1757.2) 158:5.2 Marcos 9:14-24.

#### VI. FE Y SENTIMIENTO

1. Se debe tener fe, así como sentimiento.

"Pero la emoción por sí sola es una conversión falsa; hace falta tanto la fe como el sentimiento. En cuanto tal movilización de lealtad humana permanezca incompleta, hasta ese punto la experiencia de la conversión será una realidad mezclada de lo intelectual, lo emocional y lo espiritual." (1099.3) 100:5.5

2. La fe nos lleva a conocer a Dios.

"La fe conduce a conocer a Dios, no meramente a un sentimiento místico de la presencia divina. La fe no debe estar influida excesivamente por sus consecuencias emotivas. La verdadera religión es una experiencia de creencia y conocimiento así como también una satisfacción de sentimiento." (1142.2) 103:9.11

3. Fe y discernimiento frente a vista y sentimiento.

"La religión vive y prospera, entonces no por la vista y el sentimiento, sino más bien por la fe y el discernimiento interior. Consiste, no en el descubrimiento de nuevos hechos o en el hallazgo de una experiencia única, sino más bien en el descubrimiento de *significados* nuevos y espirituales de los hechos ya bien conocidos por la humanidad. La experiencia religiosa más elevada no depende de actos previos de creencia, tradición y autoridad; tampoco es la religión el vástago de sentimientos sublimes y emociones puramente místicas. Más bien es una experiencia profundamente honda y real de comunión espiritual con las influencias espirituales residentes en la mente humana, y en cuanto dicha experiencia se pueda definir en términos de psicología, es simplemente la experiencia de experimentar la realidad de creer en Dios como la realidad de tal experiencia puramente personal." (1105.1) 101:1.4

4. La fe y el discernimiento espiritual.

"Los científicos reúnen hechos, los filósofos coordinan ideas, mientras los profetas exaltan ideales. El sentimiento y la emoción son concomitantes invariables de la religión, pero no son la

religión. La religión puede ser el sentimiento de la experiencia; pero no podemos decir que sea la experiencia del sentimiento. Ni la lógica (racionalización) ni la emoción (sentimiento) son esencialmente parte de la experiencia religiosa, aunque ambas puedan estar asociadas en forma variada con el ejercicio de la fe en el adelanto del discernimiento espiritual de la realidad, todo de acuerdo con el estado y la tendencia temperamental de la mente individual." (1110.12) 101:5.9

### VII. FE Y EDUCACIÓN—CIENCIA Y RELIGIÓN

### 1. La fe no depende del aprendizaje.

"La comprensión de la religión no ha sido nunca ni será jamás dependiente de gran saber o de lógica ingeniosa. Es discernimiento interior espiritual, y ésa es precisamente la razón por la cual algunos de los más grandes maestros religiosos del mundo, aun los profetas, a veces han poseído tan poco de la sabiduría del mundo. La fe religiosa está al alcance tanto de los cultos como de los incultos." (1107.5) 101:2.15

## 2. La fe es independiente de la sabiduría mundana.

"En cuanto al estado de cualquier religión en la escala evolucionaria, se la podrá juzgar de la mejor manera por sus juicios morales y sus normas éticas. Cuanto más alto sea el tipo de una religión, más alienta y está alentada por una moralidad social y cultura ética en constante mejora. No podemos juzgar la religión por el estado de su civilización acompañante; es mejor estimar la verdadera naturaleza de una civilización por la pureza y nobleza de su religión. Muchos de los maestros religiosos más notables del mundo fueron virtualmente analfabetos. La sabiduría del mundo no es necesaria para ejercer la fe salvadora en las realidades eternas." (1127.6) 102:8.2

### 3. La certeza de la fe del mortal que conoce a Dios.

"Si crees sinceramente en Dios —por la fe lo conoces y lo amas— no permitas que la realidad de dicha experiencia sea de ninguna manera disminuida o substraída por las insinuaciones dudosas de la ciencia, las especulaciones de la lógica, los postulados de la filosofía, o las astutas sugerencias de almas bien intencionadas que quieren crear una religión sin Dios." (1140.4) 103:8.4

### 4. La fe vence la duda materialista.

"La certidumbre del religionista que conoce a Dios no debería ser alterada por la incertidumbre del materialista incrédulo; por el contrario, la incertidumbre del no creyente debería ser poderosamente desafiada por la profunda fe y la certidumbre inconmovible del creyente experiencial." (1140.5) 103:8.5

### 5. Fe, razón y sabiduría.

"Cuando la teología domina la religión, la religión muere; se torna una doctrina en vez de una vida. La misión de la teología consiste meramente en facilitar la autoconciencia de la experiencia personal espiritual. La teología constituye el esfuerzo religioso de definir, aclarar, exponer y justificar las declaraciones experienciales de la religión que, en último análisis, tan sólo pueden ser validadas por la fe viviente. En la filosofía más elevada del universo, la sabiduría, como la razón, se alía a la fe. La razón, la sabiduría y la fe son los logros más elevados del hombre. La

razón lleva al hombre al mundo de los hechos, de las cosas; la sabiduría le presenta el mundo de la verdad, de las relaciones; la fe le abre la puerta al mundo de la divinidad, la experiencia espiritual." (1141.4) 103:9.6

6. La fe se atreve a aventurarse con la verdad.

"La fe lleva voluntariamente a la razón hasta donde ésta puede llegar, y luego sigue con la sabiduría hasta el límite filosófico total; finalmente se atreve a lanzarse en un viaje universal sin límites ni fin acompañada tan sólo por la VERDAD." (1141.5) 103:9.7

7. La fe relacionada con los supuestos fundamentales.

"La ciencia (el conocimiento) se funda en la suposición inherente (espíritu ayudante) de que la razón es válida, de que el universo puede ser comprendido. La filosofía (comprensión coordinada) se funda en la suposición inherente (espíritu de sabiduría) de que la sabiduría es válida, de que el universo material puede ser coordinado con el espiritual. La religión (la verdad de la experiencia espiritual personal) se funda en la suposición inherente (Ajustador del Pensamiento) de que la fe es válida, de que Dios puede ser conocido y alcanzado." (1141.6) 103:9.8

8. La fe en relación con la ciencia y la filosofía.

"La filosofía más elevada obtenible por el hombre mortal debe estar basada lógicamente en la razón de la ciencia, la fe de la religión, y el discernimiento de la verdad ofrecido por la revelación. Mediante esta unión el hombre puede compensar de algún modo su fracaso en desarrollar una metafísica adecuada y por su incapacidad para comprender la mota de morontia." (1137.5) 103:6.15

9. La fe trasciende la ciencia y la filosofía.

"La ciencia está sostenida por la razón, la religión por la fe. La fe, aunque no esté basada en la razón, es razonable; aunque independiente de la lógica, está sin embargo alentada por una lógica sólida. La fe no puede ser alimentada ni siquiera por una filosofía ideal; en efecto es, con la ciencia, la fuente misma de dicha filosofía. La fe, el discernimiento religioso humano, tan sólo puede ser instruida en forma segura por la revelación, puede ser seguramente elevada tan sólo por la experiencia mortal personal con la presencia espiritual Ajustadora del Dios que es espíritu." (1137.6) 103:7.1

#### VIII. LA FE DE ABRAHAM

1. La fe de Abraham le fue contada por justicia.

"Melquisedek hizo un pacto formal con Abraham en Salem. Díjole a Abraham: «Mira ahora los cielos, y cuenta las estrellas, si las puedes contar; así numerosa será tu simiente». Abraham creyó lo que Melquisedek decía, «y eso le fue contado por justicia». Y entonces Melquisedek contó a Abraham la historia de la ocupación futura de Canaán por sus descendientes después de su estadía en Egipto." (1020.6) 93:6.3 Gen. 15:1-6.

2. Términos del pacto de Melquisedek.

"Este pacto de Melquisedek con Abraham representa el gran acuerdo en Urantia entre la divinidad y la humanidad mediante el cual Dios acuerda hacer *todo*, el hombre tan sólo acuerda *creer* en las promesas de Dios y seguir sus instrucciones. Hasta ese momento se había creído que la salvación tan sólo se podía obtener por obras — sacrificios y ofrendas; ahora, Melquisedek nuevamente trajo a Urantia la buena nueva de que la salvación, el favor de Dios, se obtiene por la *fe*. Pero este evangelio de la simple fe en Dios era demasiado avanzado; los hombres de las tribus semíticas posteriormente prefirieron volver a los sacrificios más antiguos y al sistema de expiación de los pecados mediante el derramamiento de sangre." (1020.7) 93:6.4 Gen. Chap. 15.

### 3. Melquisedek enseña la justificación por la fe.

"Así pues Melquisedek preparó el camino e inició la etapa monoteísta en la tendencia mundial para el autootorgamiento de un verdadero Hijo Paradisiaco del Dios único, a quien él tan vívidamente describió como el Padre de todos, y a quien él representó a Abraham como el Dios que acepta al hombre en términos sencillos de fe personal. Y Micael, cuando apareció en la tierra, confirmó todo lo que Melquisedek había enseñado sobre el Padre del Paraíso." (1017.2) 93:3.8

### IX. LA FE SALVADORA—SEGURIDAD

#### 1. "Tu fe te ha salvado."

"Cuando Simón y sus amigos sentados a la mesa con él escucharon estas palabras, estuvieron aún más sorprendidos, y empezaron a susurrar entre ellos: «¿Quién es este hombre que se atreve así a perdonar pecados?» Y cuando Jesús les escuchó murmurar así, se volvió para despedir a la mujer, diciendo: «Mujer, vete en paz; tu fe te ha salvado»." (1652.2) 147:5.5 Lucas 7:50.

#### 2. La fe salvadora es el regalo de Dios.

"«Vuestra filiación está fundada en la fe, y debéis permanecer impasibles ante el temor. Vuestro regocijo nace de la confianza en el verbo divino, por consiguiente no dudaréis de la realidad del amor y de la misericordia del Padre. Es la bondad misma de Dios la que conduce a los hombres a un arrepentimiento verdadero y genuino. El secreto de vuestro autodominio está ligado con vuestra fe en el espíritu residente, que siempre labora por amor. La fe salvadora misma no proviene de vosotros; sino que es otro don de Dios. Al ser hijos de esta fe viviente, ya no seréis los esclavos de vuestro yo, sino más bien los dueños triunfantes de vuestro yo, los hijos liberados de Dios." (1610.2) 143:2.7 Efe. 2:8.3.

### 3. La salvación por la fe.

"Cierta tarde en Sunem, después del regreso a Hebrón de los apóstoles de Juan, y después de que los apóstoles de Jesús habían sido enviados en grupos de dos en dos, cuando el Maestro estaba ocupado en enseñar a un grupo de doce de los evangelistas más jóvenes que laboraban bajo la dirección de Jacob, juntamente con las doce mujeres, Raquel hizo a Jesús esta pregunta: «Maestro, qué debemos responder cuando las mujeres nos preguntan ¿qué debo hacer para ser salvada?» Cuando Jesús escuchó esta pregunta, respondió:...

"«La salvación es el don del Padre, y es revelada por sus Hijos. Vuestra aceptación mediante la fe os permite compartir de la naturaleza divina, ser hijo o hija de Dios. Por la fe estáis justificados; por la fe sois salvados; y por la misma fe avanzaréis eternamente en el camino de la

perfección progresiva y divina. Por la fe Abraham fue justificado y tomó conciencia de la salvación por las enseñanzas de Melquisedek. A través de todas las edades esta misma fe ha salvado a los hijos del hombre, pero ahora ha venido un Hijo de donde el Padre para hacer que esa salvación sea más real y aceptable»." (1682.5) 150:5.3

### 4. La desesperación desaparece con una valiente pincelada de fe.

"Para el materialista no creyente, el hombre es tan sólo un accidente evolucionario. Sus esperanzas de supervivencia están engarzadas en la ficción de la imaginación mortal; sus temores, amores, deseos y creencias no son sino la reacción de la yuxtaposición incidental de ciertos átomos de materia sin vida. No hay exhibición de energía ni expresión de confianza que puedan llevarle más allá de la tumba. Las labores devotas y el genio inspirador de los mejores entre los hombres están destinados a extinguirse en la muerte, esa larga y solitaria noche de olvido eterno y extinción del alma. La desesperación sin nombre es la única recompensa del hombre por vivir y luchar bajo el sol temporal de la existencia mortal. Cada día de vida lenta y seguramente aprieta el nudo de un destino despiadado decretado por un universo material hostil e implacable que será el último insulto para todo lo que en el deseo humano es hermoso, noble, elevado y bueno.

"Pero éste no es el fin ni el eterno destino del hombre; esta visión no es más que el grito de desesperación pronunciado por un alma vagabunda que se ha perdido en la oscuridad espiritual, y que lucha valientemente frente a los sofismas mecanicistas de una filosofía material, enceguecido por la confusión y la distorsión de una erudición compleja. Y toda esta condena de oscuridad y todo este destino desesperado se disuelven para siempre con una valiente pincelada de fe pintada por el más humilde e ignorante de los hijos de Dios en la tierra." (1118.1) 102:0.1

#### 5. El nacimiento de la fe salvadora.

"Esta fe salvadora nace en el corazón humano cuando la conciencia moral del hombre comprende que los valores humanos pueden ser transformados en experiencia mortal de lo material a lo espiritual, de lo humano a lo divino, del tiempo a la eternidad." (1118.3) 102:0.3

#### 6. La evolución de la fe.

"La tarea del Ajustador del Pensamiento constituye la explicación de la traducción del sentido del deber primitivo y evolucionario del hombre en una fe más elevada y más certera en las realidades eternas de la revelación. En el corazón del hombre debe existir hambre de perfección para que éste sea capaz de comprender los caminos de la fe hasta el logro supremo. Si un hombre elige hacer la voluntad divina, conocerá el camino de la verdad. Es literalmente verdad que «hay que conocer a las cosas humanas para poderlas amar, pero las cosas divinas deben ser amadas para poderlas conocer». Las dudas honestas y las preguntas sinceras no son pecado; estas actitudes simplemente demuestran un atraso en el viaje progresivo hacia el logro de la perfección. La confianza inocente del niño asegura al hombre el ingreso en el reino del ascenso celestial, pero el progreso depende totalmente del ejercicio vigoroso de una fe robusta y confiada del hombre adulto." (1118.4) 102:1.1

### 7. La fe y la razón en la filosofía.

"Aunque la razón siempre puede dudar de la fe, la fe puede suplementar siempre tanto la razón como la lógica. La razón crea la probabilidad que la fe puede transformar en una certeza moral,

aún una experiencia espiritual. Dios es la primera verdad y el último hecho; por lo tanto, toda la verdad se origina en él, mientras que todos los hechos existen en relación con él. Dios es la verdad absoluta. Como verdad, puede uno conocer a Dios, pero comprender —explicar— a Dios, para eso hay que explorar el hecho del universo de los universos. El vasto abismo entre la experiencia de la verdad de Dios y la ignorancia en cuanto al hecho de Dios puede ser salvada tan sólo por la fe viva. La razón por sí sola no puede alcanzar la armonía entre la verdad infinita y el hecho universal." (1125.1) 102:6.6

### 8. El ladrón en la cruz.

"Uno de los bandidos vituperó a Jesús diciendo: «Si eres el Hijo de Dios, ¿por qué no te salvas a ti mismo y nos salvas a nosotros?» Pero cuando terminó de reprochar así a Jesús, el otro ladrón, que muchas veces había oído las enseñanzas del Maestro, dijo: «¿Acaso no temes ni siquiera a Dios? ¿No ves que sufrimos con justicia por nuestras acciones, pero este hombre sufre injustamente? Mejor sería que buscásemos el perdón de nuestros pecados y la salvación de nuestra alma». Cuando Jesús oyó al ladrón hablar así, volvió la cara hacia él y sonrió con aprobación. Al ver el malhechor el rostro de Jesús vuelto hacia él, se llenó de valor, ventiló la pobre llamita de fe, y dijo: «Señor, acuérdate de mí cuando llegues a tu reino». Entonces Jesús dijo: «De cierto, de cierto hoy te digo que tú algún día estarás conmigo en el Paraíso»." (2008.8) 187:4.1 Lucas 23:39-43.

# X. EL ÁMBITO Y LOS POTENCIALES DE LA FE

#### 1. La fe da seguridad en el reino.

"Luego, hasta muy entrada la noche, expuso Jesús a sus apóstoles la verdad de que era la fe de ellos la que les aseguraba el reino del presente y del futuro, y no la aflicción de su alma ni el ayuno de su cuerpo. Exhortó a los apóstoles a que por lo menos estuvieran a la altura de las ideas del antiguo profeta y expresó la esperanza de que también progresarían mucho más allá de los ideales de Isaías y de los antiguos profetas. Sus últimas palabras esa noche fueron: «Creced en la gracia por medio de esa fe viviente que es capaz de comprender el hecho de que sois hijos de Dios y a la vez de reconocer a todos los hombres como hermanos»." (1656.6) 147:8.5

### 2. La fe religiosa dinámica.

"La relación entre la criatura y el Creador es una experiencia viva, una fe religiosa dinámica, que no está sujeta a una definición precisa. Aislar parte de la vida y llamarla religión es desintegrar la vida y distorsionar la religión. Y precisamente por esto el Dios de adoración exige fidelidad total o nada." (1124.3) 102:6.1

#### 3. La fe en un Dios personal de amor.

"El religionista que alcanza logro filosófico tiene fe en un Dios personal de salvación personal, algo más que una realidad, un valor, un nivel de alcance, un proceso exaltado, una trasmutación, lo último del tiempo-espacio, una idealización, la personalización de la energía, la entidad de la gravedad, una proyección humana, la idealización del yo, el solevantamiento de la naturaleza, la tendencia a la bondad, el impulso hacia adelante de la evolución o una hipótesis sublime. El religionista tiene fe en un Dios de amor. El amor es la esencia de la religión y la fuente de una civilización superior." (1124.5) 102:6.3

#### 4. La fe crea un Dios de salvación.

"La fe transforma al Dios filosófico de probabilidad en el Dios salvador de certeza en la experiencia personal religiosa. El escepticismo podrá desafiar las teorías de la teología, pero la confianza en la confiabilidad de la experiencia personal afirma la verdad de esa creencia que se ha transformado en fe." (1124.6) 102:6.4

### 5. La fe se atreve a decir "yo sé".

"Las convicciones sobre Dios pueden ser alcanzadas por sabio razonamiento, pero el individuo se torna consciente de Dios solamente por la fe, a través de la experiencia personal. En mucho de lo que pertenece a la vida, ha de contarse con la probabilidad, pero al ponerse en contacto con la realidad cósmica, la certeza puede ser experimentada cuando estos significados y valores son visualizados por la fe viva. El alma que conoce a Dios se atreve a decir «yo sé», aunque este conocimiento de Dios sea puesto en duda por el no creyente, que niega dicha certeza porque no está totalmente respaldada por la lógica intelectual. A todo ser que dude, el creyente tan sólo contesta: «¿Cómo sabes que yo no sé?»." (1124.7) 102:6.5

### 6. La fe descubre la certeza de Dios.

"Para la ciencia Dios es una posibilidad, para la psicología, una cosa deseable, para la filosofía, una probabilidad, para la religión una certeza, una realidad de la experiencia religiosa. La razón exige que una filosofía que no puede encontrar al Dios de la probabilidad, respete esa fe religiosa que sí puede y que sí encuentra al Dios de la certeza. Tampoco debe la ciencia descartar la experiencia religiosa sobre la base de la credulidad, mientras persista en la suposición de que las dotes intelectuales y filosóficas del hombre surgieron de inteligencias cada vez menores a medida que se va hacia atrás en el tiempo, originándose finalmente en la vida primitiva que estaba totalmente vacía de pensamiento y sentimiento." (1125.3) 102:6.8

### 7. La fe religiosa identifica al hombre con el Infinito.

"La religión eficazmente cura el sentido del hombre de aislamiento idealístico o de soledad espiritual; otorga al creyente la posición de hijo de Dios, ciudadano de un universo nuevo y significativo. La religión asegura al hombre que, al seguir el destello de la rectitud que discierne en su alma, se identifica de esa manera con el plan del Infinito y el propósito del Eterno. Tal alma liberada inmediatamente comienza a sentirse cómoda en este nuevo universo, su universo." (1117.1) 101:10.18

#### 8. La fe triunfa sobre todo.

"Cuando experimentes tal transformación de la fe, ya no serás una parte esclavizada del cosmos matemático, sino más bien un hijo liberado volitivo del Padre Universal. Tal hijo liberado ya no luchará solo contra el destino inexorable de la terminación de la existencia temporal; ya no luchará contra toda la naturaleza, con las posibilidades irremediablemente en contra suya; ya no le azotará el temor paralizante de que, tal vez, haya puesto su confianza en un fantasma sin esperanzas o colocado su fe en un error de la fantasía.

"En cambio, ahora los hijos de Dios se unen en el fervor de la batalla para el triunfo de la realidad sobre las sombras parciales de la existencia. Finalmente, todas las criaturas se vuelven conscientes del hecho de que Dios y todas las huestes divinas de un universo casi ilimitado están

de su lado en la lucha excelsa por obtener la eternidad de la vida y la divinidad de estado. Estos hijos liberados por la fe participan en forma certera en las luchas temporales del lado de las fuerzas supremas y de las personalidades divinas de la eternidad; aun las estrellas en su curso están ahora luchando por ellos; finalmente, contemplan el universo desde adentro, desde el punto de vista de Dios y todo se transforma de las inseguridades del aislamiento material a la certeza de la progresión espiritual eterna. Aun el tiempo mismo se torna una mera sombra de la eternidad, arrojada por las realidades del Paraíso sobre la panoplia móvil del espacio." (1117.2) 101:10.19

### 9. El potencial creativo de la fe.

"Cuando mis hijos tengan autoconciencia de la seguridad de la presencia divina, esa fe les expandirá la mente, les ennoblecerá el alma, les reforzará la personalidad, les aumentará la felicidad, les profundizará la percepción espiritual, y aumentará su capacidad para amar y ser amados." (1766.8) 159:3.12

### 10. La fe libera los potenciales de la "chispa divina".

"La fe actúa para descargar las actividades sobrehumanas de la chispa divina, el germen inmortal, que vive dentro de la mente del hombre, y que es el potencial de la supervivencia eterna. Las plantas y los animales sobreviven en el tiempo mediante la técnica de pasar partículas idénticas de sí mismos de una generación a otra. El alma humana (la personalidad) sobrevive a la muerte por asociación de identidad con esta chispa de divinidad residente, que es inmortal, y que funciona para perpetuar la personalidad humana en un nivel continuo y más elevado de existencia progresiva en el universo. La simiente oculta del alma humana es un espíritu inmortal. La segunda generación del alma es la primera de una sucesión de manifestaciones de la personalidad de existencias espirituales y cada vez más avanzadas que terminan tan sólo cuando esta entidad divina alcanza la fuente de su existencia, el origen personal de toda existencia, Dios, el Padre Universal." (1459.6) 132:3.6

#### XI. FE SANADORA

#### 1. Fe salvadora y sanadora.

"Vino luego Simón el Zelote para argüir con Norana. Dijo Simón: «Mujer, eres una gentil que habla griego. No es justo que esperes que el Maestro tome el pan reservado a los hijos de la casa favorita y se lo eche a los perros». Pero Norana no se ofendió por las palabras de Simón. Tan sólo replicó: «Sí, maestro, comprendo tus palabras. Yo no soy sino un perro a los ojos de los judíos, pero en cuanto a vuestro Maestro, soy un perro creyente. Estoy decidida a que él vea a mi hija porque estoy persuadida de que, si tan sólo la mira, la curará. Y aun tú, buen hombre, no te atreverías a quitarle a los perros el privilegio de comer las migajas de pan que suelen caer de la mesa de los niños».

"Precisamente en ese momento, la niñita sufrió una violenta convulsión delante de todos ellos, y la madre gritó: «He aquí, bien podéis ver que mi niña está poseída por un mal espíritu. Si nuestra necesidad no os conmueve, sí conmoverá a vuestro Maestro, quien según me han dicho, ama a todos los hombres y aun se atreve a curar a los gentiles cuando estos creen. Vosotros no sois dignos de ser sus discípulos. No me iré hasta que mi hija no esté curada».

"Jesús, que había escuchado toda esta conversación por una ventana abierta, salió pues con gran sorpresa de ellos y dijo: «Oh mujer, grande es tu fe, tan grande que no puedo negarte lo que tú

deseas; vete en paz. Tu hija ya ha sido curada». Y la niñita estuvo bien desde ese momento. Cuando Norana y la niña se despidieron, Jesús les advirtió que a nadie relataran este suceso; y aunque sus asociados sí cumplieron con esta solicitud, la madre y la niña no cesaron de proclamar el hecho de la curación de la pequeña a lo largo y a lo ancho de la región y aun en Sidón, tanto que Jesús halló conveniente mudarse de residencia pocos días más tarde." (1735.1) 156:1.5 Marcos 7:24-30.

### 2. La fe cura al espíritu de la enfermedad.

"Abner había dispuesto que el Maestro enseñara en la sinagoga este día sábado; era ésta la primera vez que Jesús entraba en una sinagoga desde que todas se habían cerrado a sus enseñanzas por orden del sanedrín. Al final del servicio, Jesús bajó la mirada sobre la gente que estaba ante él y contempló a una mujer anciana de expresión triste y cuerpo encorvado. Hacía mucho tiempo que el temor dominaba a esta mujer, y todo regocijo había desaparecido de su vida. Al bajar Jesús del púlpito, se le acercó y, tocando el hombro de su forma encorvada, dijo: «Mujer, si tan sólo creyeras, te liberarías completamente de tu espíritu de debilidad». Esta mujer, vencida y encorvada por las depresiones del temor durante más de dieciocho años, creyó las palabras del Maestro y por la fe se irguió inmediatamente. Cuando esta mujer se dio cuenta de que estaba erguida, levantó la voz glorificando a Dios." (1835.5) 167:3.1 Lucas 13:10-19.

### XII. LA CONCIENCIA DEL ESPÍRITU—LOS FRUTOS DE LA FE

### 1. La fe, la validez de la conciencia del espíritu.

"La razón es el acto de reconocer las conclusiones de la conciencia en cuanto a la experiencia en el mundo físico de energía y materia y con ese mismo mundo. La fe es el acto de reconocer la validez de la conciencia espiritual —algo que no admite otra prueba mortal. La lógica es la progresión sintética de la búsqueda de la verdad de la unidad de la fe y la razón y está fundada en las dotes constitutivas de la mente de los seres mortales, el reconocimiento innato de cosas, significados y valores." (1139.5) 103:7.13

#### 2. La conciencia de la filiación por la fe.

"El evangelio de la buena nueva de que el hombre mortal puede, por la fe, llegar a ser consciente espiritualmente de que él es hijo de Dios, no depende de la muerte de Jesús. Es verdad, en efecto, que este evangelio del reino ha sido enormemente iluminado por la muerte del Maestro, pero lo fue aun más por su vida." (2002.5) 186:5.4

### 3. Los frutos sociales del espíritu por la fe.

"La creencia tal vez no pueda resistir a la duda y hacer frente al temor, pero la fe siempre triunfa sobre la duda, porque la fe es tanto positiva como viva. Lo positivo siempre está en ventaja respecto de lo negativo, la verdad sobre el error, la experiencia sobre la teoría, las realidades espirituales sobre los hechos aislados del tiempo y del espacio. La prueba convincente de esta certeza espiritual consiste en los frutos sociales del espíritu que tales creyentes, fehacientes, producen como resultado de esta genuina experiencia espiritual. Dijo Jesús: «Si amáis a vuestros semejantes como yo os he amado, todos los hombres sabrán que vosotros sois mis discípulos»." (1125.2) 102:6.7 Juan 13:35.

#### 4. El rendimiento asombroso de la fe.

- "A través de la fe religiosa, el alma del hombre se revela a sí misma y demuestra la divinidad potencial de su naturaleza emergente por la forma característica en que induce a la personalidad mortal a reaccionar ante ciertas situaciones intelectuales y sociales difíciles y de prueba. La genuina fe espiritual (conciencia moral auténtica) se revela en que:
  - "1. Ocasiona el progreso de la ética y de la moral a pesar de las tendencias animalísticas inherentes y adversas.
  - "2. Produce una confianza sublime en la bondad de Dios aun frente a un amargo desencanto y una derrota total.
  - "3. Genera profundo valor y confianza a pesar de la adversidad natural y la calamidad física.
  - "4. Exhibe un aplomo inexplicable y una tranquilidad constante a pesar de la presencia de enfermedades desconcertantes y aun de sufrimiento físico agudo.
  - "5. Mantiene un aplomo misterioso y un equilibrio de la personalidad frente al maltrato y las injusticias más flagrantes.
  - "6. Mantiene una confianza divina en la victoria final a pesar de las crueldades de un hado aparentemente ciego y de la aparente indiferencia total al bienestar humano de las fuerzas naturales.
  - "7. Persiste en la creencia indestructible en Dios a pesar de todas las demostraciones contrarias de la lógica y resiste con éxito todos los demás sofismas intelectuales.
  - "8. Continúa exhibiendo una fe infalible en la supervivencia del alma a pesar de las enseñanzas engañosas de la ciencia falsa y de los delirios persuasivos de una filosofía defectuosa.
  - "9. Vive y triunfa a pesar del peso demoledor de las civilizaciones complejas y parciales de los tiempos modernos.
  - "10. Contribuye a la supervivencia continuada del altruismo a pesar del egoísmo humano, de los antagonismos sociales, las avideces industriales y los desajustes políticos.
  - "11. Se adhiere en forma inquebrantable a la creencia sublime en la unidad universal y en la guía divina a pesar de la presencia desconcertante del mal y del pecado.
  - "12. Continúa adorando a Dios a pesar de todo y de cada cosa. Se atreve a declarar «aunque me matare, seguiré sirviéndole»." (1108.3) 101:3.4 Job. 13:15.

### XIII. FE DINÁMICA

1. El poder dinámico de la fe viviente.

"«Pero, no temáis, todo el que desee sinceramente encontrar la vida eterna entrando al reino de Dios, con toda seguridad hallará esa salvación eterna. Pero vosotros que rechazáis esta salvación, veréis algún día a los profetas de la semilla de Abraham sentados con los creyentes de las naciones gentiles en este reino glorificado, compartiendo el pan de la vida y refrescándose con el agua viva. Y los que así tomarán el reino en poder espiritual y por los asaltos persistentes de la fe viviente, vendrán del norte y del sur y del este y del oeste. He aquí que muchos de los que son los primeros, serán los últimos y aquellos que son los últimos, muchas veces serán los primeros»." (1829.2) 166:3.5 Lucas 13:30.

# 2. La fe es la puerta abierta al amor de Dios.

"Jesús les aclaró a sus apóstoles la diferencia entre el arrepentimiento por las así llamadas buenas obras que enseñaban los judíos y el cambio producido en la mente por la fe —el nuevo nacimiento— que él exigía como precio de admisión en el reino. Enseñó a sus apóstoles que la *fe* era el único requisito para entrar en el reino del Padre. Juan les había enseñado: «Arrepentíos — huid de la ira venidera». Jesús enseñaba: «La fe es la puerta abierta para entrar en el amor presente, perfecto y eterno de Dios». Jesús no hablaba como profeta, uno que viene a declarar la palabra de Dios. Parecía hablar de sí mismo como de aquel que tiene autoridad. Jesús trataba de desviar el pensamiento de ellos de la búsqueda del milagro y dirigirlo hacia el hallazgo de una experiencia verdadera y personal en la satisfacción y seguridad de que el espíritu de amor y misericordia salvadora de Dios reside en ellos." (1545.9) 138:8.8

#### 3. Mediante la fe nos hacemos conscientes de Dios.

"«Ahora pues debéis prestar oído a mis palabras, para no cometer nuevamente el error de oír mis enseñanzas con la mente mientras vuestro corazón no comprende el significado. Desde el comienzo de mi estadía como uno de vosotros, os enseñé que mi único propósito era revelar a mi Padre en el cielo a sus hijos en la tierra. He vivido el autootorgamiento revelador de Dios para que vosotros pudieseis experimentar la carrera del que conoce a Dios. He revelado a Dios, como vuestro Padre en el cielo; os he revelado a vosotros, como hijos de Dios en la tierra. Es un hecho de que Dios os ama a vosotors, a sus hijos. Por la fe en mi palabra, este hecho se torna una verdad eterna y viva en vuestro corazón. Cuando, por la fe viva, os tornéis divinamente conscientes de Dios, naceréis del espíritu como hijos de la luz y de la vida, aun la vida eterna en la cual ascenderéis al universo de los universos y alcanzaréis la experiencia de encontrar a Dios el Padre en el Paraíso.»" (2052.3) 193:0.3

### 4. La fe y la última cena.

"Cuando Jesús hubo así establecido la cena de conmemoración, dijo a sus apóstoles: «Toda vez que hagáis esto, será en memoria mía. Cuando me recordéis, pensad primero en mi vida en la carne, recordad que estuve cierta vez con vosotros y luego, por la fe, discernid que todos vosotros vendréis alguna vez a cenar conmigo en el reino eterno del Padre. Esta es la nueva Pascua que os dejo: la memoria de mi vida autootorgadora, el verbo de la verdad eterna; y la memoria de mi amor por vosotros, el derramamiento de mi Espíritu de la Verdad sobre toda la carne»." (1943.2) 179:5.9 Luke 22:19,20.

### 5. Las perversiones de la fe.

"Luego habló Jesús de los peligros del coraje y de la fe, y de cómo estos dos factores a veces llevan a un alma no reflexiva a la presunción y la imprudencia. También mostró cómo la

prudencia y la discreción, llevadas a los extremos, conducen a la cobardía y al fracaso. Exhortó a sus oyentes a que procuraran la originalidad, pero evitando caer en la excentricidad. La comprensión no debe caer en sentimentalismo, ni la piedad en beatería. Enseñó reverencia libre de miedo y superstición." (1673.4) 149:4.4

#### XIV. FE Y VICTORIA

#### 1. La fe—la victoria sobre el mundo.

"La conciencia de una vida humana victoriosa en la tierra nace de esa fe de la criatura que se atreve a desafiar cada recurrente episodio de la existencia cuando se enfrenta con el pavoroso espectáculo de las limitaciones humanas, con la firme declaración: aunque yo no pueda hacer esto, en mí vive alguien que puede y que lo hará, una parte del Padre-Absoluto del universo de los universos. Y ésa es «la victoria que sobrecoge al mundo, aun vuestra fe»." (59.5) 4:4.9 1 Juan 5:4.

#### 2. El trabajo de la fe victoriosa.

"«El Espíritu Supremo será testigo con vuestro espíritu de que sois realmente hijos de Dios. Y si sois hijos de Dios, habéis nacido del espíritu de Dios; y el que haya nacido del espíritu, tiene dentro de sí el poder de sobreponerse a toda duda, y ésta es la victoria que se sobrepone a toda incertidumbre, aun vuestra fe." (1601.3) 142:5.3 Rom. 8:16.

### 3. La seguridad de la vida eterna.

"«Dijo el profeta Isaías hablando de estos tiempos: 'cuando el espíritu se derrame sobre nosotros desde lo alto, entonces la labor de la rectitud significará paz, reposo, y seguridad para siempre'. Para todos aquellos que crean verdaderamente en este evangelio, yo seré la garantía de su recepción en la misericordia eterna y en la vida perdurable del reino de mi Padre. Así pues vosotros que oís de este mensaje y creéis en este evangelio del reino sois hijos de Dios, y tenéis vida para siempre; y la prueba para todo el mundo de que habéis nacido del espíritu está en que vosotros os amáis sinceramente los unos a los otros»." (1601.4) 142:5.4 Isa. 32:15-17.

### 4. Las transformaciones de la fe.

"«Esta mujer transformada que algunos de vosotros visteis en la casa de Simón hoy, está, en este momento, viviendo en un nivel vastamente inferior al de Simón y al de sus asociados bien intencionados; pero mientras estos fariseos están ocupados con el falso progreso en la ilusión de traspasar los círculos engañosos de los servicios ceremoniales sin sentido, esta mujer ha comenzado, con gran honestidad, la larga y pletórica búsqueda de Dios, y su camino hacia el cielo no está obstruido por el orgullo espiritual ni por la autosatisfacción moral. Esta mujer está, hablando desde un punto de vista humano, mucho más lejos de Dios que Simón, pero su alma está en movimiento progresivo; está encaminada hacia un objetivo eterno. Hay en esta mujer extraordinarias posibilidades espirituales para el futuro. Algunos entre vosotros podréis no estar en niveles reales de alma y espíritu particularmente elevados, pero estáis progresando diariamente en el camino vivo que se os ha abierto, a través de la fe, en dirección a Dios. Existen enormes posibilidades en cada uno de vosotros para el futuro. Es mucho mejor tener una fe pequeña pero viva y en crecimiento que poseer un gran intelecto con sus ramas muertas de sabiduría mundana y de descreimiento espiritual»."(1653.2) 147:5.8 Lucas 7:36-50.

5. La fe gana perfección de propósito para los ascendentes.

"La fe ha hecho ganar al peregrino ascendente el propósito de perfección que admite a los hijos del tiempo hasta las compuertas de la eternidad. Ahora los ayudantes de los peregrinos deben comenzar su trabajo para desarrollar esa perfección de comprensión y esa técnica de entendimiento que son tan indispensables para la perfección paradisiaca de la personalidad." (290.4) 26:4.14

#### XV. LA FE DE JESÚS

1. El valor de Jesús nacía de la fe.

"Su valor era magnífico, pero nunca fue temerario. Su palabra clave era: «No temáis». Su valentía era elevada y su coraje frecuentemente heroico. Pero su coraje estaba vinculado con la discreción y controlado por la razón. Era un coraje nacido de la fe, no la temeridad de la presunción ciega. Era verdaderamente valiente pero nunca fue audaz." (1103.3) 100:7.15

2. La fe de Jesús era incondicionada.

"Jesús poseía una fe sublime y incondicionada en Dios. Él experimentó los estados de ánimo buenos y malos, típicos de la existencia mortal, pero, en el sentido religioso, no dudó nunca de la certeza de la vigilancia y la guía de Dios. Su fe fue la consecuencia de la visión interna, nacida de la actividad de su Ajustador residente, la presencia divina. Su fe no fue ni tradicional ni meramente intelectual. Fue totalmente personal y puramente espiritual." (2087.1) 196:0.1

3. La fe de Jesús hizo de Dios una realidad viva.

"Jesús no se aferró a la fe en Dios así como lo haría un alma en guerra con el universo y en lucha de muerte con un mundo hostil y pecaminoso; no recurrió a la fe como simple consuelo cuando estaba plagado de dificultades ni como alivio cuando lo amenazaba la desesperanza; su fe no fue tan sólo una compensación ilusoria de las realidades desagradables y de las congojas del vivir. Al enfrentarse con todas las dificultades naturales y las contradicciones temporales de la existencia mortal, él experimentó la tranquilidad de la confianza suprema y indiscutida en Dios y sintió la tremenda emoción de vivir, por la fe, en la presencia misma del Padre celestial. Esta fe triunfante fue una experiencia viva de real alcance espiritual. La gran contribución de Jesús a los valores de la experiencia humana no fue que revelara tantas nuevas ideas sobre el Padre en el cielo, sino más bien que tan magnífica y humanamente demostró un nuevo y más alto tipo de *fe viva en Dios*. Nunca en todos los mundos de este universo, en la vida de cualquier mortal, vino Dios a ser tal *realidad viva* como en la experiencia humana de Jesús de Nazaret." (2087.3) 196:0.3

#### 4. La fe única de Jesús.

"La teología puede fijar, formular, definir y dogmatizar la fe, pero en la vida humana de Jesús la fe fue personal, viva, original, espontánea y puramente espiritual. Esta fe no fue reverencia por la tradición ni una mera creencia intelectual que él sostenía como un credo sagrado, sino más bien una experiencia sublime y una convicción profunda que *lo sostenía firmemente*. Su fe fue tan real y tan completa que eliminó en forma absoluta toda duda espiritual y destruyó en forma efectiva todo deseo contradictorio. Nada pudo arrancarlo del ancla espiritual de esta fe ferviente, sublime y impávida. Aun frente a la derrota aparente o en las garras del desencanto y de la desesperación amenazante, permaneció calmo en la presencia divina, libre de temores y plenamente consciente

de su invencibilidad espiritual. Jesús disfrutó de la certeza vigorizadora de poseer una fe sin incertidumbres, y en cada una de las difíciles situaciones de la vida, infaliblemente exhibió una lealtad inamovible a la voluntad del Padre. Esta fe estupenda permaneció impávida aun frente a la amenaza cruel y sobrecogedora de una muerte ignominiosa." (2087.5) 196:0.5

#### 5. No había fanatismo en la fe de Jesús.

"En un genio religioso, muchas veces una poderosa fe espiritual lleva directamente al fanatismo desastroso, a la exageración del ego religioso, pero esto no le ocurrió a Jesús. No hubo influencias negativas de su extraordinaria fe y alcance espiritual en su vida práctica, porque esta exaltación espiritual era una expresión totalmente inconsciente y espontánea del alma de su experiencia personal con Dios." (2088.1) 196:0.6

### 6. La fe de una personalidad unificada.

"La fe espiritual indomable y apasionada de Jesús no rayó jamás en el fanatismo porque su fe no llegó nunca a afectar su juicio intelectual equilibrado en cuanto a los valores proporcionales de las situaciones sociales, económicas y prácticas morales corrientes de la vida. El Hijo del Hombre era una personalidad humana espléndidamente unificada; era un ser divino de dones perfectos; también era magníficamente coordinado como ser humano y divino combinados, funcionando en la tierra como una sola personalidad. Siempre coordinó el Maestro la fe del alma con el juicio de la sabiduría de la experiencia. La fe personal, la esperanza espiritual y la devoción moral siempre estuvieron correlacionadas en una unidad religiosa incomparable de asociación armoniosa con una realización sagaz de la realidad y santidad de todas las lealtades humanas —honor personal, amor familiar, obligación religiosa, deber social y necesidad económica." (2088.2) 196:0.7

### 7. Jesús tenía una fe bien equilibrada.

"La fe de Jesús visualizaba todos los valores espirituales como se encuentran en el reino de Dios; por lo tanto dijo: «Buscad primero el reino del cielo». Jesús vio en la desarrollada e ideal comunidad del reino, el logro y la satisfacción de la «voluntad de Dios». El corazón mismo de la oración que enseñó a sus discípulos fue «venga tu reino; hágase voluntad tuya». Habiendo así concebido que el reino comprendía la voluntad e Dios, se dedicó a la causa de su realización con extraordinario autoolvido y entusiasmo sin límites. Pero en su extensa misión y a lo largo de su vida extraordinaria no se asomó nunca la furia del fanático ni la frivolidad del egocéntrico religioso." (2088.3) 196:0.8

### 8. Jesús vivió una vida condicionada por la fe.

"La vida entera del Maestro estuvo constantemente condicionada por su fe viva, su experiencia religiosa sublime. Esta actitud espiritual dominó totalmente sus pensamientos y sentimientos, su creencia y su oración, su enseñanza y su predicación. Esta fe personal de un hijo en la certeza y seguridad de la guía y protección del Padre celestial impartió una profunda dote de realidad espiritual a su vida singular. Sin embargo, a pesar de la muy profunda conciencia de relación estrecha con la divinidad, este galileo, este Galileo de Dios, cuando se le apeló Buen Instuctor, replicó instantáneamente: «¿Por qué me llamáis bueno?» Cuando nos enfrentamos con un autoolvido tan esplendoroso comenzamos a comprender cómo el Padre Universal pudo tan plenamente manifestarse a él y revelarse a través de él a los mortales de los mundos." (2088.4) 196:0.9 Mat. 19:17.

#### 9. La fe de Jesús era como la de un niño.

"La fe de Jesús llegó a la confianza pura de un niño. Su fe fue tan absoluta y certera que respondía al encanto de la relación con los semejantes y a las maravillas del universo. Su sentido de dependencia en lo divino fue tan completo y tan confiado que dio como fruto la felicidad y la certeza de una absoluta seguridad personal. No hubo ninguna pretensión de titubeo en su experiencia religiosa. En este gigantesco intelecto del hombre adulto reinaba suprema la fe de un niño en todos los asuntos relacionados con la conciencia religiosa. No es extraño que dijera cierta vez: «Si no os volvéis como niños, no entraréis al reino». Aunque la fe de Jesús era *como la de un niño*, no era, en ningún sentido *infantil*." (2089.2) 196:0.12

#### 10. Jesús quiere que creamos como él creía.

"Jesús no requiere que sus discípulos crean en él sino más bien que crean con él, que crean en la realidad del amor de Dios y acepten con plena confianza la certeza de la seguridad de la filiación con el Padre celestial. El Maestro desea que todos sus seguidores compartan plenamente su fe trascendental. Jesús desafió en forma enternecedora a sus seguidores, no sólo a que creyeran *lo que* él creía, sino también a que creyeran *como* creía él. Éste es el significado pleno de su requisito supremo: «sígueme»." (2089.3) 196:0.13

# HIJOS ASCENDENTES DE DIOS

Hay siete clases de Hijos Ascendentes de Dios. (443.1) 40:0.1

#### I. MORTALES ASCENDENTES FUSIONADOS CON EL PADRE

- 1. La curiosidad, la aventura y la exploración de los mortales serán gloriosamente gratificadas durante las eras por venir. (159.6) 14:5.10
- 2. Los mortales son el grupo más bajo de seres llamados hijos de Dios. (445.2) 40:5.1
- 3. Grandfanda fue el primer mortal en llegar al Paraíso. (270.5) 24:6.7
- 4. Cuando se fusiona con un Ajustador, un mortal se convierte de hecho en un hijo de Dios. (448.9) 40:7.2
- 5. Tras la muerte, sobreviven dos factores: el Ajustador del Pensamiento y el alma morontial. (1230.2) 112:3.4

### II. MORTALES FUSIONADOS CON EL HIJO

Cuando los mortales no consiguen fusionar con el Ajustador, sin que sean culpables de ello, se fusionan con el Hijo. (449.6) 40:8.3

### III. MORTALES FUSIONADOS CON EL ESPÍRITU

- 1. Los mortales incapaces de fusionar con el Ajustador se fusionan con el espíritu de la Ministra Divina. (450.5) 40:9.3
- 2. En general, los mortales fusionados con el Espíritu permanecen en el universo local. (452.1) 40:10.1

#### IV. SERAFINES EVOLUTIVOS

Todos los ángeles guardianes alcanzan el Paraíso, y muchos de ellos se convierten en finalitarios. (443.5) 40:1.1

#### V. HIJOS MATERIALES

Muchos Hijos Materiales alcanzan el Cuerpo de la Finalidad. (444.2) 40:2.2

#### VI. INTERMEDIOS TRASLADADOS

Los intermedios también ascienden al Paraíso y al Cuerpo de la Finalidad. (444.3) 40:3.1

#### VII. AJUSTADORES PERSONALIZADOS

Son la orden más elevada de Hijos ascendentes. (445.1) 40:4.2

En el plan de ascensión, las criaturas MIDSONITAS son un misterio. (401.4) 36:4.8

#### VII. EL CAMINO DE LA ASCENSIÓN

- 1. Los ascendentes atraviesan primero los mundos de las mansiones y Jerusem. (532.7) 47:3.1
- 2. Luego pasan por las esferas de aprendizaje de la constelación. (493.7) 43:8.1
- 3. Tras atravesar el universo local y el superuniverso, atraviesan Havona. (290.2) 26:4.12
- 4. Finalmente alcanzan el Paraíso. (294.6) 26:9.2

# LOS HLIOS CREADORES

### I. ORIGEN Y NATURALEZA

- 1. A veces nos referimos al soberano de vuestro universo de Nebadon como Cristo Miguel. (234.3) 21:0.3
- 2. Nuestro Hijo Creador es la personificación del concepto original 611.121 de identidad infinita del Padre Universal y del Hijo Eterno. (366.2) 33:1.1
- 3. Cada Hijo Creador es la expresión e incorporación no cualificada, completa y final del concepto infinito de su origen. (235.1) 21:1.2
- 4. Cuando la plenitud de la ideación espiritual absoluta en el Hijo Eterno se encuentra con la plenitud del concepto absoluto de personalidad en el Padre Universal, destella a la existencia completa un nuevo y original Hijo Creador. (234.6) 21:1.1
- 5. Cada Hijo Creador está dotado de poder espiritual de atracción en su propio reino (224.3) 20:1.13
- 6. Un Hijo Creador no está impedido por el tiempo, pero está condicionado por el espacio. (377.1) 34:3.5
- 7. Hay más de setecientos mil Hijos Creadores en existencia. (235.3) 21:1.4

#### II. CREADORES DE LOS UNIVERSOS LOCALES

- 1. Los Hijos Creadores van precedidos en la organización del universo por los directores del poder y otros seres originados en la Tercera Fuente y Centro. (358.3) 32:2.1
- 2. A partir de las energías del espacio, previamente organizadas de esa manera, nuestro Hijo Creador estableció los reinos habitados de Nebadon. (358.3) 32:2.1
- 3. Cada Hijo Creador está acompañado por una Hija Creadora del Espíritu Infinito—el Espíritu Materno del universo local. (235.5) 21:2.2
- 4. El primer acto creativo del Hijo Creador y del Espíritu Creativo es la creación del jefe ejecutivo—Gabriel. (359.3) 32:2.6
- 5. Los Hijos Creadores ganan su soberanía otorgándose en semejanza de sus varias órdenes de seres creados. (1323.1) 120:0.1
- 6. Los Migueles son los más poderosos y versátiles de todos los seres divinos del universo local. (366.3) 33:1.2
- 7. El universo local de Nebadon tiene 3.840.101 mundos habitados. El sistema local de Satania tiene 619. (359.6) 32:2.9
- 8. Al aceptar la soberanía inicial de vicegerente, un Hijo Creador jura ante la Trinidad no asumir la soberanía suprema hasta haber completado los siete autootorgamientos. (238.6) 21:3.12

#### III. LOS OTORGAMIENTOS DE MIGUEL

- 1. En cada experiencia de otorgamiento, el Hijo Creador añade su a su naturaleza la experiencia de una criatura. (240.2) 21:4.6
- 2. Jesús de Nazaret estaba en su séptimo otorgamiento cuando residió en Urantia. (240.1) 21:4.5
- 3. El Hijo Creador es en verdad "el camino, la verdad y la vida". (242.3) 21:6.4
- 4. Los otorgamientos de Miguel fueron:
  - 1. Primero—Melquisedek.
  - 2. Segundo—Hijo Lanonandek.
  - 3. Tercero—Hijo Material.
  - 4. Cuarto—Serafín.
  - 5. Quinto—Peregrino ascendente.
  - 6. Sexto—Mortal morontial.
  - 7. Séptimo—Mortal de Urantia. (1309.1) 119:0.7

# IV. ORGANIZACIÓN DEL UNIVERSO LOCAL

- 1. Para un universo local, para todos los fines y propósitos prácticos, un Hijo Miguel es Dios. (66.2) 5:3.6
- 2. Todo el mecanismo judicial de Nebadon está bajo la supervisión de Gabriel. (372.6) 33:7.2

# HIJOS DEL UNIVERSO LOCAL

Emanuel, el Unión de los Días, nº 611.121 de las Personalidades Supremas Trinitarias , es el representante personal del Padre Universal y el embajador de la Trinidad del Paraíso en el universo de Nebadon. (370.6) 33:5.1

#### I. GABRIEL

- 1. Gabriel es la personalización del primer concepto de identidad e ideal de personalidad concebido por el Hijo Creador y el Espíritu Creativo. (369.4) 33:4.1
- 2. Gabriel es el jefe ejecutivo del universo de Nebadon. (370.2) 33:4.5

### II. LOS MELQUISEDEK

- 1. El Padre Melquisedek fue creado por el Hijo Creador y el Espíritu Creativo. (384.8) 35:1.1
- 2. Los Melquisedek fueron creados por el Hijo Creador, el Espíritu Creativo, y el Padre Melquisedek original. (385.2) 35:1.3
- 3. El número de Melquisedek en Nebadon es superior a diez millones. (387.1) 35:2.9
- 4. Se les conoce como los Hijos para casos de emergencia. Dondequiera que se requiera ayuda especial, allí los encontraréis. (389.1) 35:4.2
- 5. Los Melquisedek patrullan todo el universo local. (386.1) 35:2.3

#### III. LOS VORONDADEK

- 1. Son los Padres de las Constelaciones—los Altísimos. (389.5) 35:5.1
- 2. Hay un millón de Vorondadek en Nebadon. (389.6) 35:5.2
- 3. Cien de estos Hijos constituyen el supremo gabinete asesor del Hijo Creador. (390.6) 35:6.2

#### IV. LOS LANONANDEK

- 1. Se ocupan de tareas variadas, pero son mejor conocidos como Soberanos de los Sistemas y como Príncipes Planetarios. (392.1) 35:8.1
- 2. Nebadon comenzó con doce millones de Lanonandek—en tres clases:
  - 1. Primarios. 709.841.
  - 2. Secundarios. 10.234.601.
  - 3. Terciarios. 1.055.558. (392.3) 35:8.3
- 3. Más de setecientos de estos Hijos se rebelaron. (393.6) 35:9.6

#### V. LOS PORTADORES DE VIDA

- 1. Los Portadores de Vida inician la vida en los mundos evolucionarios. (399.3) 36:3.1 Hay cien millones en Nebadon. (396.3) 36:1.2
- 2. Catalizan el material inanimado. (399.5) 36:3.3
- 3. El factor esencial de la vida sale del Espíritu Materno del Universo. (399.6) 36:3.4
- 4. Cada sistema local tiene un mundo midsonita en el que un Melquisedek ha funcionado como Portador de Vida. (400.5) 36:4.1

### VI. LAS BRILLANTES ESTRELLAS VESPERTINAS

- 1. Hay dos órdenes de Estrellas Vespertinas—creadas y ascendentes. Sirven como ayudantes especiales de Gabriel. (407.4) 37:2.4
- 2. Hay 4.832 de dignidad creada y 8.809 espíritus ascendentes. (407.4) 37:2.4

## VII. ARCÁNGELES

- 1. Los arcángeles están dedicados a la supervivencia de las criaturas. (408.5) 37:3.2
- 2. En tiempo recientes se ha mantenido en Urantia una división de arcángeles. (408.6) 37:3.3

### VIII. LOS HIJOS MATERIALES

- 1. Son los Hijos e Hijas sexuales creados por el Hijo Creador, y residen en los mundos sede de los sistemas locales. (580.4) 51:1.1
- 2. Son los ciudadanos permanentes de los sistemas locales. (581.3) 51:1.6

### IX. OTROS HIJOS

- 1. Los Asistentes Altísimos—voluntarios de origen externo al universo local. (409.6) 37:4.1
- 2. Los Altos Comisionados—mortales fusionados con el Espíritu. (410.4) 37:5.1
- 3. Los Supervisores Celestiales—son un cuerpo reclutado de enseñanza.(412.1) 37:6.1
- 4. Los Maestros de los Mundos de Estancia—querubines glorificados. (413.2) 37:7.1
- 5. Espironga—ayudantes espirituales del universo local. (416.2) 37:10.2

# LOS HIJOS PARADISIACOS

Los Hijos Creadores, Magisteriales e Instructores son los dones de las Deidades eternas a los hijos de los hombres.(232.5) 20:10.2

#### I. HIJOS CREADORES

#### Tratados en otra parte

#### II. HIJOS MAGISTERIALES

- 1. Así como los Hijos Creadores son personalizados por el Padre y el Hijo, los *Hijos Magisteriales* son personalizados por el Hijo y el Espíritu. (88.3) 7:6.5
- 2. Cada vez que un concepto original y absoluto de un ser, formulado por el Hijo Eterno, se une con un ideal nuevo y divino de servicio amante concebido por el Espíritu Infinito, se produce un Hijo Magisterial nuevo y original. (224.6) 20:2.1
- 3. Los Hijos Avonales tienen tres funciones:
  - 1. Judiciales.
  - 2. Magisteriales.
  - 3. De otorgamiento. (225.3) 20:2.4
- 4. Es posible que Urantia sea visitada por un Avonal para encarnarse en misión magisterial. (227.3) 20:4.5
- 5. El método de estas encarnaciones es un misterio universal. (228.5) 20:6.1
- 6. los Hijos Paradisiacos encarnados tienen Ajustadores experimentados. (227.1) 20:4.3
- 7. Cuando los Hijos encarnados penetran el portal de la muerte, reaparecen al tercer día. (229.5) 20:6.6
- 8. El atributo de autootorgamiento es inherente a los Hijos Paradisiacos. (1308.2) 119:0.2
- 9. Los Avonales son los ministros y jueces planetarios y su número es de alrededor de mil millones. (225.1) 20:2.2
- 10. La misión de un Hijo Magisterial es tan efectiva como la de un Hijo Creador. (228.3) 20:5.6
- 11. El otorgamiento de los Hijos Paradisiacos no es para influir al Padre Universal. Es parte del entrenamiento experiencial de estos Hijos. (227.5) 20:5.2

#### III. HIJOS INSTRUCTORES TRINITARIOS

1. Los Hijos Instructores Trinitarios son los educadores universales, dedicados al despertar espiritual y a la guía moral de los reinos. (230.5) 20:7.3

- 2. Cuando un mundo evolucionario indica que el momento es oportuno para iniciar una edad espiritual, los Hijos Instructores siempre se ofrecen voluntarios para este servicio. (231.5) 20:9.1
- 3. Los Hijos Instructores generalmente permanecen en sus planetas de visitación por mil años. (232.1) 20:9.3
- 4. Hay más de veintinún mil millones de Hijos Instructores en servicio en el gran universo. (230.4) 20:7.2
- 5. Los Hijos Instructores Trinitarios aparecerán en Urantia una vez que sus habitantes se hayan liberado de las cadenas del animalismo y de las ataduras del materialismo. (231.5) 20:9.1

### IV. HIJOS ABRAZADOS POR LA TRINIDAD

En esta era, los Hijos abrazados por la Trinidad se asignan al servicio de los superuniversos. (244.4) 22:1.13

- 1. Los *Mensajeros Poderosos* son mortales probados en rebeliones. (245.1) 22:2.1
- 2. Aquellos Elevados en Autoridad son mortales ascendentes de capacidad administrativa superior. (246.2) 22:3.1
- 3. Aquellos sin Nombre ni Número son ascendentes con una inusual habilidad de adorar. (246.6) 22:4.1
- 4. Los Custodios Trinidizados son serafines ascendentes y criaturas intermedias. (248.1) 22:5.2
- 5. Los Embajadores Trinidizados son mortales fusionados con el Espíritu y con el Hijo. (248.6) 22:6.1
- 6. Los Guardianes Celestiales son hijos trinidizados por las criaturas abrazados por la Trinidad. (252.3) 22:9.1
- 7. Los *Asistentes de los Hijos Elevados* son un grupo superior de hijos trinidizados retrinidizados de mortales ascendentes. (253.3) 22:10.1

### V. LA TÉCNICA DE TRINIDIZACIÓN

- 1. Estas técnicas son los secretos de Vicegerington y Solitaringtón. (249.1) 22:7.1
- 2. Los Siete Espíritus Rectores pueden autorizar la unión trinidizante de los finalistas y de las personalidades del Paraíso-Havona. (250.4) 22:7.10
- 3. Los hijos trinidizados son la idea personificada que consiguió su trinidizacion. (253.4) 22:10.2
- 4. Hay tres grupos de hijos trinidizados por las criaturas:
  - 1. Hijos trinidizados por ascendentes.
  - 2. Hijos trinidizados por Paraíso-Havona.
  - 3. Hijos de destino trinidizados. (251.1) 22:7.11

# **EL HOMBRE**

## I. ANDÓN Y FONTA

- 1. Andón y Fonta fueron los primeros seres humanos. (711.4) 63:1.1
- 2. El hombre mortal no es un accidente evolutivo. (560.5) 49:1.6
- 3. Andón y Fonta descubrieron cómo hacer fuego. (712.4) 63:2.4
- 4. Ellos desarrollaron el lenguaje. (714.4) 63:4.6
- 5. Están ahora en el primer mundo de estancia, donde dan la bienvenida a los peregrinos de Urantia. (717.4) 63:7.3
- 6. Los mundos evolutivos albergan siete variedades físicas de mortales.
  - 1. Tipos atmosféricos.
  - 2. Tipos elementales.
  - 3. Tipos de gravedad.
  - 4. Tipos de temperatura.
  - 5. Tipos eléctricos.
  - 6. Tipos energizadores.
  - 7. Tipos innominados. (560.7) 49:2.1

#### II. LAS RAZAS DE COLOR

- 1. La familia Sangik dio origen a las seis razas de color. (722.2) 64:5.1
- 2. Había tres razas primarias de color, y tres razas secundarias. (564.4) 49:4.2
- 3. Las razas primarias eran la roja, amarilla y azul; las secundarias eran la naranja, verde e índiga. (564.4) 49:4.2

### III. ADÁN Y EVA

1. Adán y Eva, los elevadores biológicos, fueron agricultores y horticultores. (575.4) 50:4.3

(Nota: El texto dice lo siguiente: "...en las escuelas del príncipe eran todos agricultores y horticultores." Vean también: (580.1) 51:0.1)

- 2. El segundo jardín fue el centro de la civilización durante treinta mil años. (868.1) 78:0.1
- 3. Hacia el año 19.000 a.C. los adamitas eran 4.500.000. (870.3) 78:2.5
- 4. Las razas arias descendían de los adamitas —los sumerios también. P. 875.

(Nota: Vean también: (871.7) 78:4.1)

- 5. Los anditas eran una mezcla de pueblos violeta, nodita y Sangik. (871.7) 78:4.1
- 6. Hubo siete invasiones principales de anditas en Europa. (892.4) 80:4.1
- 7. El último éxodo de los anditas desde el Turquestán fue la invasión aria de la India. (882.1) 79:4.1

#### IV. TIPOS RACIALES

- 1. Los tipos originales dieron como resultado los tres grupos modernos:
  - 1. Caucasoide.
  - 2. Mongoloide.
  - 3. Negroide. (905.1) 81:4.10
- 2. Llegó a haber tres razas blancas:
  - 1. Nórdica.
  - 2. Mediterránea.
  - 3. Alpina. P. (897.8) 80:9.5
- 3. Los hombres azules fueron los fundadores de una civilización agresiva. (889.1) 80:0.1
- 4. Las razas blancas modernas descendieron en gran medida del hombre azul y de las últimas reservas adánicas. (889.2) 80:0.2
- 5. La civilización europea de este primitivo período postadánico era una mezcla única del vigor y el arte de los hombres azules con la imaginación creadora de los adanitas—los Cro-Magnon. (891.4) 80:3.3
- 6. Los hombres amarillos fueron los primeros en lograr la solidaridad social. (885.5) 79:6.8
- 7. Los hombres rojos fueron de Asia a Norteamérica hace 85.000 años. (883.7) 79:5.6
- 8. Durante tres mil años el centro militar de los anditas estuvo en Dinamarca. (893.4) 80:5.2

#### V. CIVILIZACIÓN

- 1. Hay tres clases de instituciones humanas.
  - 1. De autoconservación.
  - 2. De autoperpetuación.
  - 3. De autogratificación. (772.5) 69:1.2
- 2. Los anditas (mezclados con los noditas-vanitas), se establecieron en Creta en el 12.000 a.C. (895.2) 80:7.2
- 3. Sato, un descendiente directo de Adansón, llevó a 375 adansonitas a Grecia. (895.3) 80:7.3
- 4. La civilización nació de quince factores:
  - 1. Circunstancias naturales.

- 2. Bienes capitales.
- 3. Conocimiento científico.
- 4. Recursos humanos.
- 5. Eficacia de los recursos materiales.
- 6. Eficacia del idioma.
- 7. Eficacia de los dispositivos mecánicos.
- 8. Carácter de los portadores de la antorcha.
- 9. Ideales de la raza.
- 10. Coordinación de los especialistas.
- 11. Mecanismos para encontrar empleo.
- 12. La voluntad de cooperar.
- 13. Liderazgo eficaz y sabio.
- 14. Cambios sociales.
- 15. Prevención de la destrucción transicional. (906.7) 81:6.2
- 5. La economía de un mundo establecido en luz y vida:
  - 1. El tres por ciento del diezmo se gasta en educación—verdad.
  - 2. El tres por ciento en entretenimiento—belleza.
  - 3. El tres por ciento en servicio social y religión—bondad.
  - 4. El uno por ciento en un seguro de vejez, enfermedad y accidentes. (625.1) 55:3.2

#### VI. EL MONITOR DIVINO

- 1. En la elección de la supervivencia eterna, la voluntad humana es completamente soberana. (71.3) 5:6.8
- 2. El hombre, con la ayuda de su Monitor, puede trascender la naturaleza. (1221.8) 111:6.1
- 3. En dotación espiritual, todos los hombres son únicos e iguales. (63.3) 5:1.5
- 4. El hombre tiene un núcleo espiritual eterno. (142.1) 12:9.6
- 5. El Monitor siempre recardará todas las relaciones personales en el futuro eterno. (1235.4) 112:5.22
- 6. Las mentes habitadas por el Ajustador poseen una comprensión innata de la realidad cósmica—el hecho, la ley y el amor de Dios—ciencia, moralidad y religión. (195.10) 16:9.4

## VII. PERSONALIDAD

- 1. La mente está totalmente estabilizada solo en los dos extremos—el totalmente mecanizado y el totalmente espiritualizado. (1217.2) 111:1.7
- 2. Sabemos mucho acerca de la personalidad, pero no tenemos una definición. (1225.2) 112:0.2
- 3. La personalidad no es mente, cuerpo, alma o espíritu. (9.1) 0:5.11
- 4. La personalidad es invariable y unifica todos los factores de la individualidad. (9.1) 0:5.11
- 5. La personalidad es el don de Dios. (1226.5) 112:1.1

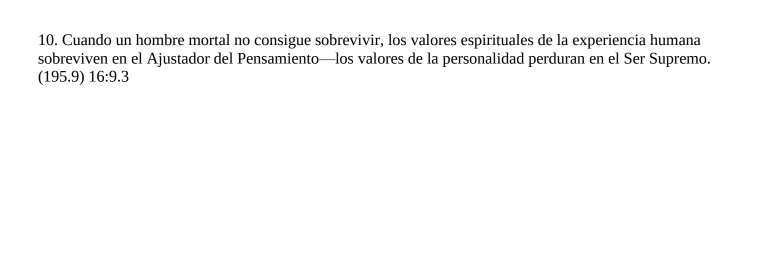
- 6. La personalidad de los que no sobreviven se vuelve parte del Ser Supremo. P. 1232. (1283.4) 117:4.2 (discusión)
- 7. El otorgamiento de la personalidad antecede al otorgamiento de los Ajustadores del Pensamiento. (194.3) 16:8.3
- 8. La personalidad confiere la ciudadanía cósmica. (195.2) 16:8.15

## VIII. LAS SIETE ETAPAS DE LUZ Y VIDA

- 1. La era de luz y vida es inaugurada por los Hijos Instructores Trinitarios. (621.1) 55:0.1
- 2. El Príncipe Planetario se convierte en el Soberano Planetario. (622.1) 55:1.1
- 3. En la edad de luz y vida, el anhelo principal de los mortales es la verdad, la belleza y la bondad la filosofía, la cosmología y la divinidad. (646.3) 56:10.2
- 4. Los mortales tienen una filosofía, un idioma y una religión. (626.11) 55:3.23
- 5. Durante esos tiempos ocurren muchos traslados. (622.5) 55:1.5
- 6. Los traslados inminentes a menudo se conocen de antemano. (623.3) 55:2.3

## IX. SUPERVIVENCIA

- 1. La elección del mortal determina la supervivencia. (69.8) 5:5.13
- 2. La mente es mortal, pero el alma superviviente es inmortal. (565.1) 49:4.9
- 3. Al morir, el alma inconsciente queda bajo la custodia del serafín guardián. (1234.2) 112:5.13
- 4. La resurrección es la reconstitución del Ajustador, el alma y la personalidad —con la mente y el cuerpo morontiales. (1234.7) 112:5.18
- 5. Toda persona tiene la oportunidad de elegir la supervivencia. (1233.5) 112:5.9
- 6. La supervivencia del alma que elige a Dios no puede evitarse por ninguna de las limitaciones de la naturaleza humana. (69.8) 5:5.13
- 7. Los mortales evolutivos ascienden al Paraíso, donde esperan unirse al Cuerpo de la Finalidad. (354.6) 31:10.20
- 8. Las resurrecciones especiales se producen de vez en cuando y siempre cada mil años. (568.5) 49:6.2
- 9. Los niños que mueren antes de conseguir un Ajustador del Pensamiento se repersonalizan en los mundos de los finalitarios, junto con la llegada de uno de los padres a los mundos de estancia. (570.1) 49:6.12



## **JUSTICIA**

## I. LA NATURALEZA DE LA JUSTICIA DIVINA

1.La imparcialidad de la justicia divina.

"Dios es recto; por lo tanto, es justo. «El Señor es recto en todos sus caminos». « No he hecho sin causa todo lo que he hecho', dice el Señor». «Los juicios del Señor son totalmente verdaderos y justos». Las acciones y realizaciones de sus criaturas, no pueden influir la justicia del Padre Universal «porque no hay iniquidad en el Señor nuestro Dios, ni favoritismo de personas, ni aceptación de ofrendas»." (36.6) 2:3.1 Salmos 145:17; 19:9. 2 Crón. 19:7.

2. La justicia asociada con la misericordia y la sabiduría.

"Sólo el discernimiento de la sabiduría infinita permite a un Dios recto ministrar justicia y misericordia al mismo tiempo y en cualquier situación en el universo. El Padre celestial nunca es perturbado por actitudes conflictivas hacia sus hijos universales; Dios nunca es víctima de antagonismos de actitud. La omnisciencia de Dios dirige infaliblemente su libre voluntad en la elección de esa conducta universal que satisfaga perfecta, simultánea e igualmente las demandas de todos sus atributos divinos y las cualidades infinitas de su naturaleza eterna." (38.3) 2:4.3

3. La justicia divina es eternamente justa.

"«Una parte de todo padre vive en el hijo. El padre disfruta de prioridad y superioridad de comprensión en todos los asuntos relacionados con la relación hijo-padre. El padre es capaz de ver la inmadurez del hijo a la luz de la madurez paterna más avanzada, la experiencia más madura del socio mayor. En el caso del hijo terrenal y el Padre celestial, el padre divino posee infinidad y divinidad de comprensión, y capacidad para una compasión amante. El perdón divino es inevitable; es inherente e inalienable a la infinita comprensión de Dios, en su conocimiento perfecto de todo lo que se relaciona con el juicio erróneo y la elección equivocada del hijo. La justicia divina es tan eternamente ecuánime que infaliblemente comprende una compasión misericordiosa." (1898.3) 174:1.3

## II. LA JUSTICIA, UNA ACTITUD DE LA TRINIDAD

1. La justicia es inherente a la Trinidad del Paraíso.

"La justicia es inherente a la soberanía universal de la Trinidad del Paraíso, pero la bondad, la misericordia y la verdad son el ministerio universal de las personalidades divinas, cuya unión en la Deidad constituye la Trinidad. La justicia no es la actitud del Padre, el Hijo o el Espíritu. La justicia es la actitud trinitaria de estas tres personalidades de amor, misericordia y servicio. Ninguna de las Deidades del Paraíso atiende la administración de justicia. La justicia no es nunca una actitud personal; es siempre una función plural." (114.3) 10:6.2

2. Los Ancianos de los Días administran la justicia de la Trinidad.

"Los Ancianos de los Días y sus asociados de origen trinitario, imparten el juicio justo de la equidad suprema a los siete superuniversos. En el universo central tales funciones existen

solamente en teoría; allí la equidad es patente en la perfección, y la perfección de Havona excluye todas las posibilidades de desarmonía." (115.1) 10:6.17

3. La justicia siempre es una acción colectiva.

"La justicia es el pensamiento colectivo de la rectitud; la misericordia es su expresión personal. La misericordia es la actitud del amor; la precisión caracteriza la operación de la ley; el juicio divino es el alma de la equidad, siempre conformándose a la justicia de la Trinidad, siempre cumpliendo el amor divino de Dios. Cuando se los percibe plenamente y se los comprende completamente, la justicia recta de la Trinidad y el amor misericordioso del Padre Universal son coincidentes. Pero el hombre no posee esa plena comprensión de la justicia divina. Así pues en la Trinidad, tal como el hombre la visualizaría, las personalidades del Padre, el Hijo y el Espíritu se ajustan al ministerio coordinado del amor y la ley en los universos experienciales del tiempo." (115.2) 10:6.18

## III. EL INTERVALO DE MISERICORDIA DE LA JUSTICIA

1. La demora de la justicia con la misericordia.

"El hecho mismo de que una criatura que hace el mal pueda verdaderamente elegir hacer el error —cometer pecado— establece el hecho del libre albedrío y justifica plenamente la demora de cualquier longitud en la ejecución de la justicia siempre y cuando la misericordia extendida pueda conducir al arrepentimiento y la rehabilitación." (616.2) 54:4.3

2. La misericordia extendida en la rebelión de Lucifer.

"Existen muchas razones que conocemos por las cuales los Gobernantes Supremos no destruyeron ni internaron inmediatamente a los líderes de la rebelión de Lucifer. Indudablemente existen otras y posiblemente mejores razones que nosotros desconocemos. Las características de misericordia de esta demora en la ejecución de la justicia fueron extendidas personalmente por Micael de Nebadon. De no haber sido por el afecto de este padre Creador por sus Hijos desviados, habría actuado la justicia suprema del superuniverso. Si un episodio semejante al de la rebelión de Lucifer hubiese ocurrido en Nebadon mientras Micael estaba encarnado en Urantia, los instigadores de dicho mal podrían haber sido aniquilados instantánea y absolutamente." (616.4) 54:4.5

3. El amor siempre proporciona la demora temporal de la misericordia.

"La justicia suprema puede actuar instantáneamente cuando no está frenada por la misericordia divina. Pero el ministerio de la misericordia a los hijos del tiempo y el espacio siempre provee esta demora temporal, este intervalo de salvación entre la labranza y la cosecha. Si la semilla es buena, este intervalo provee la prueba y el fortalecimiento del carácter; si la semilla es mala, esta demora misericordiosa provee tiempo para el arrepentimiento y la rectificación. Esta demora temporal en el juicio y la ejecución de los que hacen el mal es inherente en el ministerio de misericordia de los siete superuniversos. Este refrenamiento de la justicia por la misericordia prueba que Dios es amor, y que este Dios de amor domina los universos y controla con misericordia el destino y juicio de todas sus criaturas." (616.5) 54:4.6

4. El agotamiento de la misericordia conlleva la acción de la justicia.

"La elevación de un Hijo autootorgador séptuple a la soberanía incuestionable de su universo significa el comienzo del fin de la inseguridad y confusión relativa de una edad. Después de este acontecimiento, lo que alguna vez no pueda ser espiritualizado finalmente se desorganizará; aquello que no puede ser coordinado con la realidad cósmica será finalmente destruido. Cuando las disposiciones de la misericordia sin fin y de la paciencia sin nombre se han agotado en el esfuerzo de ganar la lealtad y devoción de todas las criaturas volitivas de los reinos, prevalecerán la justicia y la rectitud. Aquello que la misericordia no puede rehabilitar, la justicia finalmente aniquilará." (241.1) 21:5.7

5. La justicia condiciona el rechazo de la misericordia.

"Dios no se vuelve nunca iracundo, vengativo ni airado. Es verdad que la prudencia refrena a menudo su amor, así como la justicia condiciona su misericordia rechazada. Su amor por la rectitud no puede evitar manifestarse por igual como odio por el pecado. El Padre no es una personalidad contradictoria; la unidad divina es perfecta. En la Trinidad del Paraíso existe unidad absoluta pese a las eternas identidades de los coordinados de Dios." (41.5) 2:6.7

## IV. JESÚS TRATA SOBRE LA JUSTICIA

1. Jesús habla con Ganid sobre la misericordia y la justicia.

"«Ganid, es verdad que no comprendes. El ministerio de la misericordia es siempre la obra del individuo, pero el castigo de la justicia es la función de los grupos sociales, gubernamentales, o administrativos del universo. Como individuo estoy obligado a mostrar misericordia; debo rescatar al muchacho agredido, y podré con toda justicia, emplear la fuerza para contener al agresor. Y eso es exactamente lo que hice. Logré liberar al muchacho agredido; he aquí el fin del ministerio de la misericordia. Retuve luego por la fuerza al agresor el tiempo necesario para permitir la huida de la parte más débil de la disputa, y luego me desentendí del asunto. No juzgué al agresor, examinando el móvil — evaluando todos los factores que pudieran haber contribuido al ataque contra su semejante— ni emprendí la realización del castigo que pudiera dictaminar mi mente como justa recompensa por su mala acción. Ganid, la misericordia puede ser profusa, pero la justicia es precisa. ¿No te das cuenta de que difícilmente podrían dos personas ponerse de acuerdo sobre un castigo que pudiera satisfacer las exigencias de la justicia? Uno impondría cuarenta latigazos, otro, veinte, mientras que un tercero sostendría que el aislamiento penal es el único castigo justo. ¿No te das cuenta de que en este mundo es mejor que tales responsabilidades recaigan sobre el grupo o sean administradas por los representantes nombrados por el grupo? En el universo, el juicio está investido sobre aquellos que conocen plenamente los antecedentes de todos los males así como también sus móviles. En la sociedad civilizada y en un universo organizado, la administración de la justicia presupone el dictamen de una sentencia justa después de un juicio justo, y esta prerrogativa corresponde a los grupos jurídicos de los mundos y a los administradores omnisapientes de los universos más altos de toda la creación»." (1469.1) 133:1.2

2. Los ángeles en su relación con la justicia.

"La técnica de la justicia exige que los guardianes personales o de grupo respondan al llamado dispensacional en nombre de todas las personalidades no sobrevivientes. Los Ajustadores de tales seres no sobrevivientes no retornan, y cuando se pasa lista, los serafines responden, pero los Ajustadores no dan ninguna respuesta. Esto constituye la «resurrección de los injustos», en realidad, el reconocimiento formal de la cesación de la existencia de la criatura. Este llamado de la justicia siempre ocurre inmediatamente después del llamado de la misericordia, la resurrección

de los sobrevivientes dormidos. Pero estos son asuntos que no conciernen a nadie sino a los supremos y omniscientes Jueces de los valores de supervivencia. Estos problemas de adjudicación realmente no nos conciernen." (1247.6) 113:6.8

## V. LA EVOLUCIÓN DE LA JUSTICIA HUMANA

1. No existe justicia en la naturaleza.

"La justicia natural es una teoría elaborada por el hombre; no es una realidad. En la naturaleza, la justicia es puramente teórica, totalmente ficticia. La naturaleza no ofrece más que una clase de justicia —la conformidad inevitable de los resultados a las causas." (794.13) 70:10.1

2. La justicia entre los hombres primitivos.

"La justicia, como la concibió el hombre, significa reivindicar los derechos y, por tanto, es cuestión de evolución progresiva. El concepto de la justicia bien puede ser constitutivo en una mente dotada de espíritu, pero no surge en la existencia con todo su esplendor en los mundos del espacio.

"El hombre primitivo atribuía todo fenómeno a una persona. En el caso de muerte, el salvaje no se preguntaba *qué* lo mató, sino *quién* lo hizo. No se reconocía, por consiguiente, el asesinato casual, y en el castigo de los delitos, se hacía caso omiso del móvil del infractor; se emitía el juicio de acuerdo con los daños ocasionados." P. (794.14) 70:10.2

3. La venganza y las represalias en la justicia en evolución.

"La sociedad pronto adoptó una actitud vengativa de represalias: ojo por ojo, vida por vida. Todas las tribus evolucionarias reconocían este derecho de venganza sangrienta. La venganza se convirtió en el objetivo de la vida primitiva, pero la religión ya ha modificado considerablemente estas prácticas tribales primitivas. Los maestros de la religión revelada siempre han proclamado: «'La venganza es mía', dice el Señor». Las matanzas por venganza de los tiempos primitivos no eran tan distintas de los asesinatos actuales que se llevan a cabo so pretexto de la ley no escrita." (795.6) 70:10.9 Deut. 19:21. Rom. 12:19.

4. La evolución de la administración de justicia.

"Así la justicia, en un principio, fue administrada por la familia, luego por el clan, y después por la tribu. La administración de la verdadera justicia data de cuando se quitó la venganza de las manos de individuos y grupos consanguíneos, y se depositó en manos del grupo social, el estado." (796.3) 70:10.13

## LA JUSTICIA TAL COMO SE PRESENTA EN LA BIBLIA

1. La justicia, la base del trono de Dios.

"La Justicia y el Derecho son la base de tu trono." Salmos 89:14.

2. Sus juicios son verdaderos y justos.

"La salvación y la gloria y el poder son de nuestro Dios, pues sus juicios son verdaderos y justos." Apo. 19:1,2; (Apo. 16:7.)

"Yo sé que tus juicios son justos, Señor." Salmos 119:75.

3. Los juicios de Dios son rectos.

"Los preceptos del Señor son rectos-" Salmos 19:9.

4. Los juicios de Dios son universales.

"El Señor es nuestro Dios, en toda la tierra rigen sus decretos." 1 Crón. 16:14.

5. Sus juicios son inescrutables.

"¡Cuán insondables son sus designios e inescrutables sus caminos!" Rom. 11:33.

6. La justicia reemplaza al sacrificio.

"Practicar la justicia y el derecho agrada al Señor más que los sacrificios." Prov. 21:3.

La justicia del Viejo Testamento era muy literal y primitiva—"Ojo por ojo, diente por diente." Ex. 21:24.

# EL MAL Y EL PECADO - La Biblia comparada con *El libro de Urantia*

## EL MAL Y EL PECADO EN LA BIBLIA

#### I. EL MAL

Hay tres tipos de mal presentes en la Biblia:

- 1. Mal físico.
- 2. Mal moral.
- 3. Mal mixto.

#### 1. Mal físico.

"Yo formo la luz y creo las tinieblas, hago la felicidad y creo la desgracia: yo, el Señor, soy el que hago todo esto." Isa. 45:7.

"¿Sucede una desgracia en la ciudad sin que el Señor la provoque?" Amós 3:6.

"Por eso, yo voy a atraer la desgracia sobre la casa de Jeroboám... y barreré hasta los últimos restos de su casa." 1 Reyes 14:10.

"El Ángel extendió la mano hacia Jerusalén para exterminarla, pero el Señor se arrepintió del mal que le infligía y dijo al Ángel...: "¡Basta ya! ¡Retira tu mano!"" 2 Sam. 24:16.

"No te alcanzará ningún mal." Ps. 91:10.

#### 2. Mal moral.

"El temor del Señor es detestar el mal." Prov. 8:13.

"No te dejes vencer por el mal; antes bien, vence al mal con el bien." Rom. 12:21.

"¡Lávense, purifíquense, aparten de mi vista la maldad de sus acciones!." Isa. 1:16.

"No nos dejes caer en la tentación, sino líbranos del mal." Matt. 6:13.

"No hago el bien que quiero, sino que obro el mal que no quiero." Rom. 7:19.

"Apártese del mal y haga el bien...Pues los ojos del Señor miran a los justos y sus oídos escuchan su oración, pero el rostro del Señor contra los que obran el mal." 1 Pedro 3:11-12.

#### 3. Mal mixto.

"El Señor apartará de ti toda enfermedad, no te infligirá ninguna de esas plagas malignas que envió sobre Egipto." Deut. 7:15.

"Porque la raíz de todos los males es el afán de dinero." 1 Tim. 6:10.

"Pero Dios envió un espíritu de discordia entre Abimélec y los señores de Siquém." Jueces 9:23.

"Al día siguiente, un mal espíritu que venía de Dios se apoderó de Saúl, y él se puso a delirar en medio de su casa." 1 Sam. 18:10. (Nota: hoy calificaríamos a Saúl de maníaco-depresivo. Esto también explica su suicidio en Gilboa.)

"Pero el Señor endureció el corazón del Faraón, y él no los escuchó." Ex. 9:12.

"En todas las campañas, la mano del Señor se ponía en contra de ellos para hacerles mal, como el mismo Señor lo había dicho." Jueces 2:15.

(**Nota**: El concepto del mal es confuso en todo el Viejo Testamento. Hacia el año 100 a.C., comienza a aclararse en algunos libros apócrifos, y fue relacionado más tarde con el pecado y la expiación por Pablo.)

El cambio en la doctrina del origen del mal se muestra en el episodio de David, cuando este hace un censo de la nación hebrea —veamos:

El Señor volvió a indignarse contra los israelitas e instigó a David contra ellos, diciéndole: "Ve a hacer el censo de Israel y de Judá". 2 Sam. 24:1.

"Satán se alzó contra Israel e instigó a David a hacer un censo de Israel." 1 Crónicas 21:1.

#### II. EL PECADO

#### 1. Definiciones.

"Todo el que comete pecado comete también la iniquidad, pues el pecado es la iniquidad." 1 Juan 3:4.

"Todo lo que no procede de la buena fe es pecado." Rom. 14:23.

"Pero si tenéis acepción de personas, cometéis pecado." Santiago 2:9.

"Toda iniquidad es pecado." 1 Juan 5:17.

#### 2. El pecado determinado por la iluminación.

"Cuando una persona cometa inadvertidamente un pecado..." Lev. 4:2.

"Si yo no hubiera venido y no les hubiera hablado, no tendrían pecado; pero ahora no tienen excusa de su pecado." Juan 15:22.

## 3. El pecado deliberado y consciente es fatal.

"Porque si voluntariamente pecamos después de haber recibido el pleno conocimiento de la verdad, ya no queda sacrificio por los pecados." Heb. 10:26.

"Hay un pecado que es de muerte, por el cual no digo que pida." 1 Juan 5:16.

#### 4. Pecados acuciantes.

"Sacudamos todo lastre y el pecado que nos asedia, y corramos con fortaleza la prueba que se nos propone." Heb. 12:1.

## 5. El pecado original.

"Pues del mismo modo que en Adán mueren todos, así también todos revivirán en Cristo." 1 Cor. 15:22.

Pero Jesús no reconoció ni la culpa ni el pecado original. Veamos:

"Respondió Jesús: "Ni él pecó ni sus padres; es para que se manifiesten en él las obras de Dios." Juan 9:3.

Pablo enseñó el pecado carnal innato.

"No reine, pues, el pecado en vuestro cuerpo mortal de modo que obedezcáis a sus apetencias." Rom. 6:12.

## 6. La expiación.

"Quien comete el pecado es del Diablo, pues el Diablo peca desde el principio." 1 John 3:8.

"A quien no conoció pecado, le hizo pecado por nosotros, para que viniésemos a ser justicia de Dios en él." 2 Cor. 5:21.

"Sin efusión de sangre no hay remisión." Heb. 9:22.

## 7. El castigo del pecado.

"Pues el salario del pecado es la muerte." Rom. 6:23.

8. El perdón de los pecados.

"Cuando perdone su culpa, y de su pecado no vuelva a acordarme." Jer. 31:34.

"Tú, Señor, eres bueno e indulgente." Ps. 86:5.

"Si reconocemos nuestros pecados, fiel y justo es él para perdonarnos los pecados y purificarnos de toda injusticia." 1 Juan 1:9.

## III. LA CULPA

La culpa apenas se menciona en la Biblia.

1. Relación con las costumbres.

"Si una persona toca alguna cosa impura... será culpable." Lev. 5:2.

2. La culpa de los pecados de la ignorancia.

"Si una persona peca, cometiendo sin darse cuenta alguna falta... deberá cargar con su culpa." Lev. 5:17.

"Porque quien observa toda la Ley, pero falta en un solo precepto, se hace reo de todos." Santiago 2:10.

## IV. SANTIFICACIÓN

1. Enseñado en el Viejo Testamento.

"Estos reunieron a sus hermanos, se purificaron y luego fueron a purificar el Templo del Señor." 2 Crónicas 29:15.

2. Dios tiene como voluntad la santificación.

"Porque esta es la voluntad de Dios: vuestra santificación." 1 Tes. 4:3.

3. La Verdad santifica.

"Santifícalos en la verdad: tu Palabra es verdad." Juan 17:17.

""Ahora os encomiendo a Dios y a la Palabra de su gracia, que tiene poder para construir el edificio y daros la herencia con todos los santificados." Hechos 20:32.

4. Santificado en el nombre de Jesús.

"Pero habéis sido lavados, habéis sido santificados, habéis sido justificados en el nombre del Señor Jesucristo" 1 Cor. 6:11.

"Según el previo conocimiento de Dios Padre, con la acción santificadora del Espíritu, para obedecer a Jesucristo" 1 Pedro 1:2.

5. El nuevo nacimiento sin pecado.

"Todo el que ha nacido de Dios no comete pecado." 1 John 3:9.

"Quien padece en la carne, ha roto con el pecado." 1 Peter 4:1.

"Os escribo esto para que no pequéis" 1 John 2:1.

6. El perdón y la santificación.

"Para que reciban el perdón de los pecados y una parte en la herencia entre los santificados, mediante la fe en mí." Hechos 26:18.

**Nota**: El Padre ha dicho: "Sed perfectos". Esa dicha puede hacerse realidad en parte en los mundos establecidos en luz y vida - y en el Paraíso-.

#### El libro de Urantia

#### I. DEFINICIONES DEL MAL Y DEL PECADO

1. La definición de Jesús del mal, el pecado y la iniquidad.

"«El mal es la transgresión inconsciente o sin intención de la ley divina, la voluntad del Padre. El mal es, del mismo modo, la medida de la imperfección de la obediencia a la voluntad del Padre.

"«El pecado es la transgresión consciente, conocedora y deliberada de la ley divina, la voluntad del Padre. El pecado es la medida de la renuencia a la guía divina y a la dirección espiritual.

"«La iniquidad es la transgresión voluntaria, decidida y persistente de la ley divina, la voluntad del Padre. La iniquidad es la medida del rechazo constante del plan amante del Padre para la supervivencia de la personalidad y del ministerio misericordioso de los Hijos para la salvación." (1660.2) 148:4.3

2. Los distintos conceptos de pecado.

"Hay muchas maneras de considerar el pecado; pero desde el punto de vista filosófico del universo, el pecado es la actitud de una personalidad que deliberadamente resiste la realidad cósmica. Se puede considerar el error como un concepto erróneo o una deformación de la realidad. La maldad es una realización parcial de las realidades del universo o una falta de adaptación a ellas. Pero el pecado es una resistencia intencional a la realidad divina —el optar conscientemente oponerse al progreso espiritual— en tanto que la iniquidad consiste en desafiar abierta y persistentemente la realidad reconocida y supone tal grado de desintegración de la personalidad que raya en la locura cósmica." (754.5) 67:1.4

## 3. Cómo el error y el mal progresan hacia el pecado y la iniquidad.

"El error sugiere la falta de agudeza intelectual; la maldad, deficiencia de sabiduría; el pecado, pobreza espiritual abyecta; pero la iniquidad indica la pérdida del dominio de la personalidad.

"Cuando se opta tantas veces por el pecado y se lo repite tan a menudo, éste puede convertirse en hábito. Los pecadores habituales pueden volverse fácilmente inicuos, rebeldes incondicionales contra el universo y todas sus realidades divinas. Bien que se puede perdonar toda clase de pecado, dudamos que el inicuo empedernido jamás sienta arrepentimiento por sus fechorías o acepte el perdón de sus pecados." (755.1) 67:1.5

### 4. El pecado aísla de la realidad universal.

"Todo impulso de todo electrón, pensamiento, o espíritu es una unidad actuante en el universo entero. Sólo el pecado está aislado y el mal resiste a la gravedad en los niveles mental y espiritual. El universo es un todo; ninguna cosa ni ser existe ni vive en aislamiento. La autorrealización es potencialmente maléfica si es antisocial. Es literalmente verdad: «Ningún hombre vive para sí». La socialización cósmica constituye la forma más elevada de unificación de la personalidad. Dijo Jesús: «Aquél que entre vosotros quiere ser el más grande, dejad que sea el servidor de todos»" (647.5) 56:10.14 Lucas 22:26.

#### 5. El problema del pecado.

"El problema del pecado no es autoexistente en el mundo finito. El hecho de la finitez no es malo ni pecaminoso. Un Creador infinito hizo al mundo finito —es la obra de sus Hijos divinos— y por lo tanto debe ser *bueno*. Es el mal uso, la distorsión y la perversión de lo finito lo que da origen al mal y al pecado." (1222.2) 111:6.3

## 6. Redefinición del pecado.

"El pecado ha de redefinirse como deslealtad deliberada a la Deidad. Existen grados de deslealtad: la lealtad parcial de la indecisión; la lealtad ambivalente del conflicto; la lealtad moribunda de la indiferencia; y la muerte de la lealtad manifestada por la devoción a ideales impíos." (984.5) 89:10.2

## II. LA ACTITUD DE DIOS HACIA EL PECADO

## 1. Dios no crea el mal.

"No es extraño que hagas estas preguntas, puesto que estás comenzando a conocer al Padre así como yo lo conozco, y no como los profetas hebreos tan nebulosamente le veían. Bien sabes que

nuestros antepasados estaban dispuestos a ver a Dios en casi todas las cosas que sucedían. Buscaban la mano de Dios en todas los acontecimientos naturales y en cada episodio poco común de la experiencia humana. Relacionaban a Dios tanto con el bien como con el mal. Pensaban que había ablandado el corazón de Moisés y endurecido el corazón del faraón. Si el hombre sentía un fuerte impulso por hacer algo, bueno o malo que fuera, tenía por costumbre considerar estas emociones inusitadas diciendo: 'el Señor me habló y me dijo, haz esto y aquello, o ve aquí o allí'. Así pues, ya que los hombres tan a menudo y tan violentamente caen en la tentación, se tornó costumbre de nuestros antepasados creer que Dios los conducía a la tentación para probarlos, castigarlos o fortalecerlos. Pero ya sabes que no es así. Sabes que los hombres demasiado frecuentemente son conducidos a la tentación por el ímpetu de su propio egoísmo y los impulsos de su naturaleza animal. Cuando seas tentado de esta manera, te advierto que reconozcas honesta y sinceramente la tentación por lo que es, y más bien canalices con inteligencia las energías de espíritu, mente y cuerpo, que tratan de expresarse, hacia caminos más elevados y metas más idealistas. Así podrás transformar las tentaciones en el tipo más elevado de ministerio mortal edificante, evitando a la vez casi completamente esos ruinosos conflictos debilitantes entre la naturaleza animal y la naturaleza espiritual." (1738.3) 156:5.4

## 2. El origen del mal y del pecado.

"Los Dioses no crean el mal ni permiten el pecado y la rebelión. El potencial del mal es temporoexistente en un universo que comprende niveles diferenciales de sentidos y valores de perfección. El pecado es potencial en todos los reinos en los que los seres imperfectos tienen la dote de saber elegir entre el bien y el mal. La presencia conflictiva misma de la verdad y la no verdad, el hecho y la falsedad, constituye la potencialidad del error. La elección deliberada del mal constituye el pecado; el rechazo volitivo de la verdad es error; la búsqueda persistente del pecado y del error es iniquidad." (613.2) 54:0.2

## 3. Dios ama al pecador, y odia el pecado.

"Dios ama al pecador y *odia* el pecado: esta declaración es filosóficamente cierta, pero Dios es una personalidad trascendente, y las personas tan sólo pueden amar y odiar a otras personas. El pecado no es una persona. Dios ama al pecador porque es una realidad de personalidad (potencialmente eterna), mientras que hacia el pecado Dios no asume ninguna actitud personal, porque el pecado no es una realidad espiritual; no es personal; por lo tanto sólo la justicia de Dios toma conocimiento de su existencia. El amor de Dios salva al pecador; la ley de Dios destruye el pecado. Esta actitud de la naturaleza divina aparentemente cambiaría si el pecador se identificara final y plenamente con el pecado, así como esta misma mente mortal puede identificarse plenamente con el Ajustador espiritual residente. Ese mortal identificado con el pecado se volvería entonces completamente carente de espiritualidad en su naturaleza (y por tanto personalmente irreal) y experimentaría eventual extinción del ser. La irrealidad, incluso el hecho de que la naturaleza de las criaturas es incompleta, no puede existir eternamente en un universo progresivamente real y crecientemente espiritual." (41.6) 2:6.8

## 4. Los Ajustadores en relación con el mal y el pecado.

"Sea cual fuere el estado previo de los habitantes de un mundo, después del autootorgamiento de un Hijo divino y después de la dotación del Espíritu de la Verdad a todos los humanos, los Ajustadores acuden a dicho mundo para residir en la mente de todas las criaturas volitivas normales. Una vez completada la misión de un Hijo autootorgador Paradisiaco, estos Monitores verdaderamente se tornan en el «reino de los cielos dentro de vosotros». Mediante la dotación de

los dones divinos el Padre se acerca de la manera más estrecha posible al pecado y al mal, pues es literalmente verdad que el Ajustador debe coexistir en la mente mortal aun en el medio mismo de la injusticia humana. Aquellos pensamientos que son puramente sórdidos y egoístas atormentan extremadamente a los Ajustadores residentes; están apenados por la irreverencia por todo lo que sea bello y divino, y virtualmente obstaculizados en su tarea por muchos de los tontos temores animales y ansiedades infantiles del hombre." (1193.1) 108:6.2

## 5. Cómo trata el Creador con el pecado.

"En todos sus tratos con los seres inteligentes, tanto el Hijo Creador como su Padre en el Paraíso están dominados por el amor. Es imposible comprender muchas fases de la actitud de los gobernantes universales hacia rebeldes y rebeliones, pecado y pecadores, a menos que recordemos que Dios como Padre toma precedencia sobre todas las demás fases de la manifestación de la Deidad en todos los tratos de la divinidad con la humanidad. También debe recordarse que los Hijos Creadores Paradisiacos están todos motivados por la misericordia." (618.5) 54:6.2

#### 6. La msión universal del mal.

"La bondad infinita del Padre está fuera de la comprensión de la mente finita del tiempo; de aquí que siempre deba proveerse un contraste comparativo con el mal (no el pecado) para demostrar efectivamente todas las fases de la bondad relativa. El imperfecto discernimiento mortal puede entender la perfección de la bondad divina, solamente por su contrastante asociación con la imperfección relativa en las relaciones del tiempo y la materia en los movimientos del espacio." (58.4) 4:3.6

## 7. Devolver bien por mal.

"Entonces preguntó Natanael: «Maestro, ¿es que no hemos de dar lugar alguno a la justicia? La ley de Moisés dice, `ojo por ojo y diente por diente'. ¿Qué hemos de decir nosotros?» Y Jesús contestó: «Vosotros devolveréis el bien por el mal. Mis mensajeros no deben luchar con los hombres, sino tratarlos con dulzura. Vuestra regla no será `la medida con que medís, os será medido'. Quienes gobiernan a los hombres pueden tener tales leyes, pero no el reino; la misericordia determinará siempre vuestro juicio y el amor, vuestra conducta. Si esto os parece duro, aun ahora podéis iros. Si encontráis que los requisitos del apostolado son demasiado exigentes, podéis retornar al camino menos riguroso de los discípulos»." (1577.3) 140:6.9

#### III. CONCEPTOS ANTIGUOS DEL MAL Y DEL PECADO

## 1. Conceptos antiguos del pecado.

"A medida que evolucionaba la mente salvaje hasta el punto en que pudo idear a los espíritus buenos y los malos, y cuando el tabú recibió la sanción solemne de la religión en evolución, estuvo lista la escena para la aparición del nuevo concepto del *pecado*. La idea del pecado se estableció universalmente en el mundo antes de que hiciera su ingreso la religión revelada. Tan sólo el concepto del pecado fue el que permitió que la mente primitiva considerase lógica la muerte natural. El pecado era la transgresión de un tabú y la muerte era el castigo del pecado." (975.6) 89:2.2

## 2. Al principio el pecado era ritual, no racional.

"El pecado era ritual, no racional; una acción, no un pensamiento. Este concepto total del pecado fue fomentado por las tradiciones residuales de Dilmún en los días del pequeño paraíso en la tierra. La tradición de Adán y del jardín del Edén también prestó importancia a la ilusión de una «era de oro» pasada, en los albores de las razas. Y todo esto confirmó las ideas expresadas más adelante en la creencia de que el hombre tenía origen en una creación especial, que había comenzado su carrera en la perfección y que la transgresión de los tabúes —pecado— le había hecho caer en la dolorosa situación más reciente." (975.7) 89:2.3

3. Conceptos antiguos del sacrificio sangriento.

"Los hebreos creían que «sin derramamiento de sangre no había remisión de los pecados». No se habían liberado de la idea antigua y pagana de que los Dioses no se pueden apaciguar sino por el espectáculo de la sangre, aunque Moisés hizo un avance notable al prohibir los sacrificios humanos y sustituirlos, en la mente primitiva de los beduinos infantiles que lo seguían, por el sacrificio ceremonial de animales." (60.4) 4:5.5 Mateo 26:28. Heb. 9;22.

4. Evolución del vicio, el crimen y el pecado.

"La violación habitual de los tabúes se volvió un vicio; la ley primitiva determinó que el vicio era un crimen; la religión le llamó pecado. Entre las tribus primitivas la violación de un tabú era una combinación de crimen y pecado. Las calamidades de la comunidad se consideraban siempre castigo de un pecado tribal. Para los que creían que la prosperidad y la rectitud iban mano a mano, la aparente prosperidad de los malvados causó mucha preocupación, tanta que fue necesario inventar infiernos para el castigo de los que violaban los tabúes; el número de estos sitios de castigo futuro han variado de uno a cinco." (976.1) 89:2.4

5. El sacrificio, el pecado y la expiación.

"La idea más primitiva del sacrificio fue la de un gravamen de neutralidad recaudado por los espíritus ancestrales. Sólo más tarde se desarrolló la idea de la expiación. A medida que el hombre fue alejándose de la idea del origen evolucionario de la raza, a medida que las tradiciones de los días del Príncipe Planetario y de la estancia de Adán se filtraron a través del tiempo, el concepto de pecado y del pecado original se difundió de manera que el sacrificio por pecados accidentales y personales evolucionó en la doctrina del sacrificio para la expiación del pecado racial. La expiación del sacrificio constituyó un dispositivo de seguro general que hasta llegaba a proteger contra el resentimiento y los celos de un dios desconocido." (978.2) 89:4.5

## IV. EL HOMBRE DEBE SER FALIBLE PARA SER LIBRE

1. Solo las cosas perfectas son tanto libres como carentes de pecado.

"En todo el universo, cada unidad se considera una parte del todo. La supervivencia de la parte depende de la cooperación con el plan y el propósito del todo, el deseo sincero y la disposición perfecta de hacer la divina voluntad del Padre. El único mundo evolutivo sin error (la posibilidad de un juicio necio) sería un mundo sin inteligencia *libre*. En el universo de Havona hay mil millones de mundos perfectos con sus habitantes perfectos, pero el hombre evolutivo debe ser falible si ha de ser libre. La inteligencia libre e inexperta no puede de ninguna manera, al principio, ser uniformemente sabia. La posibilidad de un juicio erróneo (el mal) se convierte en pecado sólo cuando la voluntad humana apoya conscientemente y adopta a sabiendas un juicio deliberadamente inmoral." (52.1) 3:5.15

## 2. El error en relación con los conceptos espirituales.

"El elemento de error que está presente en la experiencia religiosa humana es directamente proporcional al contenido de materialismo que contamina el concepto espiritual del Padre Universal. La progresión del hombre en el universo como preespíritu consiste en la experiencia de liberarse de estas ideas erróneas de la naturaleza de Dios y de la realidad de espíritu puro y verdadero. La Deidad es más que espíritu, pero el enfoque espiritual es el único posible para el hombre ascendente." (1123.4) 102:4.4

#### 3. La fuente de la tendencia al mal.

"Muchas veces, cuando habéis hecho el mal, habéis pensado en culpar la influencia del demonio en vuestros actos, aunque en realidad habéis errado guiados por vuestras propias tendencias naturales. ¿Acaso no os dijo el profeta Jeremías hace mucho tiempo que el corazón humano es engañoso por sobre todas las cosas, y a veces, aun desesperadamente perverso? ¡Cuán fácil es engañaros a vosotros mismos y caer así en temores tontos, deseos arrolladores, placeres esclavizantes, malicia, envidia y aun en odio vengativo!" (1609.6) 143:2.5 Jer. 17:9.

## 4. El daño de nuestros "pecados acuciantes".

"Casi todos los seres humanos temen particularmente desprenderse de algún vicio malo para ellos predilecto, pero el ingreso al reino del cielo lo requiere como parte del precio de entrada. Si Matadormo hubiera abandonado su riqueza, probablemente ésta habría sido colocada nuevamente en sus manos para que la administrara como tesorero de los setenta. Aunque más adelante, después del establecimiento de la iglesia en Jerusalén, sí obedeció la exhortación del Maestro, si bien ya era demasiado tarde para entrar a formar parte de los setenta, y fue el tesorero de la iglesia de Jerusalén, de la cual Santiago, el hermano del Señor en la carne, era el jefe." (1802.3) 163:2.7

## 5. La falta de Adán y Eva.

"En tanto que el Hijo e Hija Material conversaban al respecto en el Jardín alumbrado por la luna, «la voz en el Jardín» les reprochó la desobediencia. Fue aquella voz ni más ni menos que la mía anunciando a la pareja edénica que había transgredido el pacto del Jardín; habían desobedecido las instrucciones de los Melquisedek; que había faltado en la ejecución de su juramento de lealtad al soberano del universo.

"Eva había accedido a participar en la práctica del bien y el mal. El bien es la ejecución del designio divino; el pecado es una transgresión deliberada de la voluntad divina; el mal es la mala adaptación de los designios y el mal ajuste de las técnicas que resultan en la discordia universal y la confusión planetaria." (842.4) 75:4.2

#### V. LAS IMPERFECCIONES DE LA NATURALEZA

1. El pecado estropea el rostro de la naturaleza.

"Y la naturaleza está desfigurada, su hermoso rostro marcado, sus rasgos marchitos por la rebelión, la mala conducta, los malos pensamientos de miríadas de criaturas que son parte de la naturaleza, pero que han contribuido a su desfiguración en el tiempo. No, la naturaleza no es Dios. La naturaleza no es objeto de adoración." (57.5) 4:2.8

## 2. La naturaleza es la perfección dividida por la incompletitud.

"La naturaleza es la perfección del Paraíso dividida por la índole incompleta, la maldad y el pecado de los universos inconclusos. Este cociente expresa pues lo perfecto y lo parcial, lo eterno y lo temporal. La evolución continuada modifica la naturaleza al aumentar el contenido de perfección paradisiaca y al disminuir el contenido del mal, el error y la desarmonía de la realidad relativa." (57.1) 4:2.4

#### 3. La naturaleza no es un retrato fiel de Dios.

"Dios no está personalmente presente en la naturaleza ni en cualesquiera de las fuerzas de la naturaleza, porque el fenómeno de la naturaleza es la sobreimposición de las imperfecciones de la evolución progresiva y, a veces, de las consecuencias de rebeliones insurreccionales sobre los cimientos paradisiacos de la ley universal de Dios. Tal como aparece en un mundo como Urantia, la naturaleza no puede ser nunca la expresión adecuada ni la representación verdadera ni el fiel retrato de un Dios omnisapiente e infinito." (57.2) 4:2.5

## VI. LA REBELIÓN —EL CASTIGO DEL PECADO

## 1. Los inicios del pecado.

"Lucifer es ahora el Soberano caído y depuesto de Satania. La autocontemplación es sumamente desastrosa, aun para las personalidades excelsas del mundo celestial. De Lucifer se dijo: «Tu corazón se enalteció por tu hermosura; tu esplendor corrompió tu sabiduría». Vuestro antiguo profeta vio este triste estado cuando escribió: «¡Cómo caíste de los cielos, O Lucero, hijo de la mañana! ¡Cómo has sido derribado, tú que te atreviste a confundir a los mundos!»." (601.5) 53:1.3 Eze. 28:17. Isa. 14:12.

## 2. Orígenes internos del pecado.

"No existían en el sistema de Satania condiciones peculiares o especiales que sugiriesen o favoreciesen la rebelión. Creemos que la idea se originó y formó en la mente de Lucifer, y que pudo haber instigado dicha rebelión sin importar donde estuviera estacionado. Lucifer anunció primero sus planes a Satanás, pero se requirieron varios meses para que éste se convirtiera a las teorías rebeldes, se volvió un defensor atrevido y entusiasta de la «la autoaserción y libertad»." (602.5) 53:2.2

#### 3. Las causas oscuras de la rebelión.

"Es muy difícil señalar la causa o las causas exactas que finalmente culminaron en la rebelión de Lucifer. Tan sólo estamos seguros de una cosa, y eso es: sean cuales fueren estos comienzos, tuvieron origen en la mente de Lucifer. Debe haber existido una vanagloria del yo que se alimentó hasta el punto del autoengaño, de modo que Lucifer, durante un período, verdaderamente se convenció de que su idea rebelde realmente redundaría en el bien del sistema, si no del universo entero. Para cuando sus planes ya le habían llevado al desencanto, sin duda

estaba demasiado metido como para que su orgullo original y dañino le permitiese detenerse. En algún momento durante esta experiencia se volvió insincero, y el mal evolucionó en pecado deliberado y volitivo. El hecho de que así fue se comprueba por la conducta subsiguiente de este brillante ejecutivo. Durante mucho tiempo se le ofreció la oportunidad de arrepentirse, pero tan sólo algunos de sus subordinados aceptaron la misericordia ofrecida. El Fiel de los Días de Edentia, por solicitud de los Padres de la Constelación, presentó personalmente el plan de Micael para la salvación de estos rebeldes flagrantes, pero la misericordia del Hijo Creador fue siempre rechazada y rechazada con desprecio y desdén cada vez mayores." (603.1) 53:2.5

## 4. El mal de perturbar el tiempo cósmico.

"Lucifer intentó en forma similar destruir el factor de tiempo que opera como freno del logro prematuro de ciertas libertades en el sistema local. Un sistema local establecido en luz y vida ha logrado experiencialmente aquellos puntos de vista y discernimientos que hacen posible la operación de muchas técnicas que serían destructivas y desgarradoras en las eras anteriores al establecimiento en ese mismo reino." (1302.6) 118:8.9

#### 5. Fate of identification with sin.

"Cuando esta sentencia se confirma finalmente, el ser identificado con el pecado instantáneamente se vuelve como si no hubiera sido. No hay ninguna resurrección de este destino; es perdurable y sempiterno. Los factores de identidad de la energía viviente se resuelven mediante las transformaciones del tiempo y las metamorfosis del espacio en los potenciales cósmicos de los cuales emergieron anteriormente. En cuanto a la personalidad del inicuo, se la priva de un vehículo continuado de existencia vital debido al fracaso de la criatura de hacer esas elecciones y decisiones finales que le habrían asegurado la vida eterna. Cuando el abrazo continuado del pecado por la mente asociada culmina en la identificación completa del ser con la iniquidad, entonces, en el momento de la cesación de la vida, en el momento de la disolución cósmica, esa personalidad aislada es absorbida en la superalma de la creación, haciéndose parte de la experiencia evolutiva del Ser Supremo. Nunca más aparece como personalidad; es como si su identidad nunca hubiera sido. En el caso de una personalidad que albergue a un Ajustador, los valores espirituales experienciales sobreviven en la realidad del Ajustador que sigue existiendo." (37.2) 2:3.4

## 6. El pecado deliberado es automáticamente suicida.

"En toda contienda en el universo entre niveles actuales de la realidad, la personalidad de nivel más elevado terminará por triunfar sobre la personalidad de nivel inferior. Este resultado inevitable de la controversia en el universo es inherente al hecho de que la divinidad de calidad iguala el grado de realidad o actualidad de cualquier criatura volitiva. El mal no diluido, el error completo, el pecado voluntario y la iniquidad sin mitigantes son intrínseca y automáticamente suicidas. Tales actitudes de irrealidad cósmica pueden sobrevivir en el universo tan sólo por la misericordia-tolerancia transitoria que se aplica hasta tanto se cumpla la acción de los mecanismos determinantes de justicia y halladores de equidad de los tribunales pertinentes del universo." (37.3) 2:3.5

## 7. Los siempre leales amadonitas.

"Estos *amadonitas* se derivaron del grupo de 144 andonitas leales a los cuales pertenecía Amadón, y los cuales han llegado a conocerse con el nombre de éste. Dicho grupo comprendió

treinta y nueve hombres y ciento cinco mujeres. Cincuenta y seis de ellos tenían el estado de inmortalidad y todos (excepto Amadón) fueron trasladados juntamente con los miembros leales del séquito. El resto de este noble bando continuó en la tierra bajo la dirección de Van y Amadón hasta el final de sus días mortales. Constituyeron la levadura biológica que se multiplicó y continuó proveyendo de liderazgo al mundo a través de las dilatadas y oscuras edades de la era posterior a la rebelión." (759.6) 67:6.3

## 8. El héroe de la rebelión de Lucifer.

"Muchos seres valientes en los distintos mundos de Satania aguantaron la rebelión de Lucifer; pero las crónicas de Salvington retratan a Amadón como el destacado personaje de todo el sistema en su glorioso rechazo de las riadas de sedición y su inmutable devoción a Van —juntos se mantuvieron inconmovibles en su lealtad a la supremacía del Padre invisible y su Hijo Micael.." (761.8) 67:8.1

"Amadón es el destacado héroe humano de la rebelión de Lucifer. Este descendiente varón de Andón y Fonta fue de los cien que contribuyeron el plasma vital al séquito del Príncipe, y desde aquel suceso, se había unido a Van en calidad de asociado y asistente humano. Amadón optó por apoyar a su jefe durante toda la prolongada y difícil lucha. Y fue una experiencia inspiradora, observar a este hijo de las razas evolutivas mantenerse impertérrito frente a las sofisterías de Daligastia, en lo que él y sus asociados leales resistían a todas las enseñanzas falaces del brillante Caligastia con inquebrantable entereza durante todo el septenio de lucha." (757.1) 67:3.8

"Desde Edentia, a Salvington y aún hasta Uversa, durante siete largos años, la primera pregunta de toda la vida celestial subalterna acerca de la rebelión de Satania una y otra vez fue: «¿Qué hay de Amadón de Urantia, sigue inconmovible?»" (762.2) 67:8.3

#### 9. Micael terminó la rebelión de Lucifer.

"El autootorgamiento de Micael terminó la rebelión de Lucifer en todo Satania fuera de los planetas de los Príncipes Planetarios apóstatas. Y éste fue el significado de la experiencia personal de Jesús poco antes de su muerte en la carne cuando cierto día exclamó a sus discípulos: «Y contemplo cómo cae Satanás desde el cielo como un rayo». Había concurrido a Urantia con Lucifer para sostener una última contienda crucial." (609.6) 53:8.3 Lucas 10:18.

#### 10. La relación del mal y el pecado.

"Desde el triunfo de Cristo, todo Norlatiadek se está limpiando de pecado y de rebeldes. Poco antes de la muerte de Micael en la carne, el asociado del Lucifer caído, Satán, intentó concurrir a un cónclave de Edentia, pero la solidificación de sentimiento contra los archirrebeldes había alcanzado el punto en que las puertas de la compasión estaban casi universalmente cerradas de modo tal que no dieron pie a los adversarios de Satania. Cuando no se abre la puerta para dejar pasar el mal, no existe oportunidad para el pecado. Las puertas de los corazones de toda Edentia se cerraron contra Satán; fue rechazado unánimemente por los Soberanos de Sistema reunidos, y en este momento fue cuando el Hijo del Hombre «contempló a Satán caer como un relámpago de los cielos»." (490.4) 43:4.9

#### VII. LAS REPERCUSIONES REMOTAS DEL PECADO

1. Las consecuencias impersonales del pecado pueden ser colectivas.

"Las consecuencias personales (centrípetas) del rechazo intencional y persistente de la luz por parte de la criatura son tanto inevitables como individuales y únicamente les atañen a la Deidad y a aquella criatura personal. Tal cosecha de iniquidad, que destruye el alma, es el fruto interno de la criatura volitiva inicua.

"Pero éste no es el caso en lo que concierne las repercusiones externas del pecado: Las consecuencias impersonales (centrífugas) de abrazar al pecado son tanto inevitables como colectivas y le atañen a toda criatura que funcione dentro del ámbito afectado por tales acontecimientos." (760.6) 67:7.1

#### 2. Los efectos de la rebelión sobre el estado de Urantia.

"Cincuenta mil años después del fracaso de la administración planetaria, estaban tan desorganizados y retrasados los asuntos terrenales que había avanzado muy poco la raza humana más allá del estado general de evolución que existía al llegar Caligastia trescientos cincuenta mil años antes. En ciertos aspectos, se habían hecho progresos; en otros aspectos, se había perdido mucho terreno." (761.2) 67:7.3

## 3. Los resultados espirituales y físicos del pecado.

"Los efectos del pecado nunca son puramente locales. Los sectores administrativos del universo son organismo; la condición de una personalidad, hasta cierto punto, debe ser compartido por todos. El pecado está destinado a exhibir su cosecha negativista inherente en todos y cada uno de los niveles relacionados de los valores universales, puesto que es una actitud de la persona hacia la realidad. Pero las consecuencias plenas del pensar erróneo, la fechoría, o los designios pecaminosos se sienten únicamente en el nivel de la ejecución misma. La transgresión de la ley universal puede ser fatal en el ámbito físico sin implicar gravemente a la mente o sin menoscabar la experiencia espiritual. El pecado está cargado de consecuencias fatales para la supervivencia de la personalidad sólo cuando es la actitud de todo el ser, cuando representa la elección de la mente y la volición del alma." (761.3) 67:7.4

## 4. El pecado de otro no puede arrebatarnos la supervivencia.

"La maldad y el pecado visitan sus consecuencias en ámbitos materiales y sociales y a veces hasta pueden retardar el progreso espiritual en ciertos niveles de la realidad en el universo; pero jamás el pecado de ningún ser le roba a otro la realización del derecho divino de la supervivencia de la personalidad. La supervivencia eterna puede peligrar sólo por las decisiones de la mente y la elección del alma del individuo mismo." (761.4) 67:7.5

## 5. Lo que el pecado hace y lo que no.

"El pecado en Urantia retrasó muy poco la evolución biológica, pero sí sirvió para privar a las razas mortales del pleno beneficio de la herencia adánica. El pecado retarda sobremanera el desarrollo intelectual, el crecimiento moral, el progreso social y la consecución espiritual de las masas. Pero no impide el máximo logro espiritual de cualquier individuo que opte por conocer a Dios y hacer con sinceridad su voluntad divina." (761.5) 67:7.6

## 6. Avisos contra el pecado.

"Pero durante muchas edades los siete mundos de prisión de la oscuridad espiritual en Satania han constituido una advertencia solemne para todo Nebadon, que proclama elocuente y eficazmente la gran verdad de que «el camino del transgresor es duro»; que «cada pecado encierra la semilla de su propia destrucción»; que «la paga del pecado es muerte»." (611.7) 53:9.8 Prov. 13:15. Rom. 6:23.

## VIII. LA LIBERTAD VERDADERA Y LA FALSA

1. Fundamentos de la libertad verdadera y la falsa.

"De todos los problemas confusos que surgieron de la rebelión de Lucifer, ninguno ha ocasionado más dificultad que el fracaso de los mortales evolucionarios inmaduros para distinguir entre la verdadera libertad y la falsa libertad.

"La libertad verdadera es la búsqueda de las edades y la recompensa del progreso evolucionario. La libertad falsa es la decepción sutil del error del tiempo y del mal del espacio. La libertad duradera se basa en la realidad de la justicia —inteligencia, madurez, fraternidad y equidad." (613.3) 54:1.1

2. Los resultados cósmicos de la libertad verdadera y de la falsa.

"La libertad es una técnica autodestructora de la existencia cósmica cuando su motivación no es inteligente, es incondicionada, e incontrolada. La verdadera libertad está progresivamente relacionada con la realidad y es por siempre respetuosa de la equidad social, la justicia cósmica, la fraternidad universal, y las obligaciones divinas.

"La libertad es suicidio cuando se divorcia de la justicia material, la rectitud intelectual, la paciencia social, el deber moral, y los valores espirituales. La libertad no existe fuera de la realidad cósmica, y toda realidad de la personalidad es proporcional a sus relaciones con la divinidad." (613.5) 54:1.3

3. El libertinaje motivado por uno mismo equivale a la esclavitud.

"La autovoluntad sin frenos y la autoexpresión no regulada se igualan al egoísmo sin mitigación, la ausencia máxima de santidad. La libertad sin una conquista asociada y creciente del yo es una invención de la imaginación mortal egoísta. La libertad automotivada es una ilusión conceptual, una cruel decepción. El libertinaje que se enmascara en el manto de la libertad es el precursor de la esclavitud abyecta." (613.7) 54:1.5

4. La falacia de la falsa libertad.

"El esquema de Caligastia para la reconstrucción inmediata de la sociedad humana de acuerdo con sus conceptos de la libertad individual y los derechos de los grupos, resultó un veloz y, en cierto modo, rotundo fracaso. La sociedad pronto revirtió a su antiguo nivel biológico, y volvió a comenzar la lucha progresiva a partir de un punto no mucho más adelantado de donde se encontraba al principio del régimen de Caligastia; pues este levantamiento había dejado al mundo en un estado de suma confusión." (759.1) 67:5.3

5. Libertad sin libertinaje.

"Algún día el hombre debería aprender a gozar de la libertad sin licencia, de la alimentación sin glotonería y del placer sin libertinaje. El autocontrol es una mejor política humana para reglamentar la conducta que la autonegación extrema. Tampoco enseñó Jesús jamás estas opiniones irrazonables a sus seguidores." (977.2) 89:3.7

#### IX. LA CULPA — LA SEGURIDAD CONTRA EL PECADO

1. La naturaleza del sentimiento de culpa.

"El sentimiento de culpa (no la conciencia del pecado) se produce, sea a partir de la interrupción de la comunión espiritual, o porque se han rebajado los ideales morales. La liberación de este estado tan sólo puede producirse mediante la comprensión de que los propios ideales morales más elevados no son necesariamente sinónimos de la voluntad de Dios. El hombre no puede esperar vivir de acuerdo con sus ideales más elevados, pero puede ser fiel a su propósito de encontrar a Dios y de tornarse cada vez más como él." (1133.3) 103:4.3

2. Jesús destruyó la base de la culpa.

"Jesús eliminó todos los ceremoniales de sacrificio y expiación. Destruyó la base para toda esta culpa ficticia y sentido de aislamiento en el universo al declarar que el hombre es hijo de Dios; la relación criatura-Creador se tornó así una relación hijo-padre. Dios se vuelve el Padre amante para sus hijos e hijas mortales. Todas las ceremonias que no sean parte legítima de tal relación familiar íntima se eliminan para siempre." (1133.4) 103:4.4

3. El seguro de la mente humana contra la invasión satánica.

"Pero aún así, ningún espíritu caído tuvo jamás el poder de invadir la mente o de acosar las almas de los hijos de Dios. Ni Satanás ni Caligastia podrían tocar o acercarse a los hijos de Dios por la fe; la fe es una armadura eficaz contra el pecado y la iniquidad. Es verdad: «Aquel que nace de Dios se guarda y el maligno no le toca»." (610.4) 53:8.8 l Juan 5:18.

4. La seguridad de la experiencia ascendente contra el pecado.

"Pasaron más de dos años de tiempo del sistema entre el comienzo de la «guerra en los cielos» y la instalación del sucesor de Lucifer. Pero finalmente llegó el nuevo Soberano al mar de cristal con su séquito. Me encontraba entre las reservas movilizadas en Edentia por Gabriel, y recuerdo bien el primer mensaje de Lanaforge al Padre de la Constelación de Norlatiadek. Decía: «No se ha perdido un solo ciudadano de Jerusem. Todos los mortales ascendentes sobrevivieron la dura prueba y surgieron de la comprueba crucial triunfadores y victoriosos». Y este mensaje llegó a Salvington, Uversa y el Paraíso, transmitiendo la certidumbre de que la experiencia de sobrevivir en la ascensión mortal es la mayor protección contra la rebelión y la salvaguardia más segura contra el pecado. Este noble grupo de mortales fieles de Jerusem sumaba 187.432.811." (608.8) 53:7.12

5. El origen y la naturaleza de los sentimientos de culpa.

"El sentido o sentimiento de culpa es la conciencia de la violación de las costumbres normativas; no es necesariamente pecado. No hay pecado auténtico a menos que haya deslealtad consciente a la Deidad.

"La posibilidad de reconocer el sentimiento de culpa es marca de la distinción trascendente de la humanidad. No señala al hombre como malvado sino más bien le separa como criatura potencialmente capaz de grandeza y de gloria cada vez más elevada. Ese sentimiento de faltar de mérito es el estímulo inicial que debería conducir rápida y seguramente a aquellas conquistas de la fe que trasladan la mente mortal a los soberbios niveles de la nobleza moral, compenetración cósmica, y vida espiritual; así cambian todos los significados de la existencia humana de lo temporal a lo eterno, y todos los valores se elevan de lo humano a lo divino." (984.6) 89:10.3

## X. EL PERDÓN DE LOS PECADOS

1. El hombre antiguo se aseguraba la paz mediante el sacrificio.

"El hombre de la antigüedad tan sólo llegaba a tener conciencia del favor de Dios a través del sacrificio. El hombre moderno debe desarrollar nuevas técnicas para alcanzar la autoconciencia de la salvación. La conciencia del pecado persiste en la mente mortal, pero los esquemas de pensamiento relativos a la salvación del pecado se han dejado atrás y se han vuelto anticuados. Aunque persiste, la realidad de la necesidad espiritual, el progreso intelectual ha destruido las maneras antiguas de asegurar la paz y el consuelo de la mente y el alma." (984.4) 89:10.1

## 2. La confesión del pecado.

"La confesión del pecado es el repudio viril de la deslealtad, pero no mitiga de ninguna manera las consecuencias espacio-temporales de dicha deslealtad. Pero la confesión —el reconocimiento sincero de la naturaleza del pecado— es esencial para el crecimiento religioso y el progreso espiritual." (984.8) 89:10.5

## 3. Sobre recibir el perdón.

"Cuando la Deidad perdona los pecados se produce la renovación de las relaciones leales después de tener el hombre conciencia durante cierto tiempo de la interrupción de dichas relaciones como consecuencia de una rebelión consciente. No es necesario buscar el perdón, sino tan sólo recibirlo en forma de conciencia del restablecimiento de las relaciones leales entre la criatura y su Creador. Y todos los hijos leales de Dios son felices, aman el servicio y progresan constantemente en la ascensión al Paraíso." (985.1) 89:10.6

## 4. El mal, la culpa y el perdón.

"Dijo Jesús: «Mis discípulos deben no sólo cesar de hacer el mal, sino que deben aprender a hacer el bien; debéis no solamente limpiaros de todo pecado consciente, sino también negaros a albergar aun los sentimientos de culpa. Si confesáis vuestros pecados, éstos serán perdonados; por consiguiente debéis mantener una conciencia libre de ofensa.»"(1736.4) 156:2.7 1 Pedro 3:11. Rom. 12:21.

## 5. Pecados imperdonables.

"Digáis lo que digáis sobre el Hijo del Hombre, se os perdonará; pero el que presuma blasfemar contra Dios, difícilmente encontrará perdón. Cuando los hombres llegan hasta el extremo de asignar las obras de Dios a las fuerzas del mal, esos rebeldes deliberados difícilmente buscarán el perdón de sus pecados." (1820.5) 165:3.6 Matt. 12:31.

## 6. El pecado de blasfemia contra Dios

"Entonces dijo Jesús: «¿Cómo puede Satanás echar afuera a Satanás? Un reino dividido contra sí mismo no puede permanecer; si una casa está dividida contra sí misma, pronto cae en la desolación. ¿Puede resistir el sitio una ciudad desunida? Si Satanás echa a Satanás, está dividido contra sí mismo; ¿de qué manera pues puede perdurar su reino? Pero deberíais saber que nadie puede entrar en la casa de un hombre fuerte y despojarlo de sus bienes, si antes no lo vence y lo ata. Así pues, si vo por el poder de Beelzebú echo afuera a los demonios, ¿por qué poder los echan vuestros hijos? Por eso ellos serán vuestros jueces. Pero si yo, por el espíritu de Dios, echo fuera a los diablos, entonces el reino de Dios ha de veras venido sobre vosotros. Si no estuvierais cegados por el prejuicio y confundidos por el temor y el orgullo, fácilmente percibiríais que el que es más grande que los diablos está en vuestro medio. Me obligáis a declarar que el que no está conmigo, está contra mí, que el que no cosecha conmigo lo dispersa todo a los cuatro vientos. ¡Dejadme pronunciar una advertencia solemne, a vosotros que presumís, con los ojos abiertos y con malicia premeditada, atribuir a sabiendas la obra de Dios a las acciones de los diablos! De cierto, de cierto os digo que todos vuestros pecados serán perdonados, aun todas vuestras blasfemias, pero la blasfemia deliberada y maligna contra Dios no os será perdonada. Puesto que estos obreros persistentes de la iniquidad nunca buscarán ni recibirán perdón, son culpables del pecado de rechazar eternamente el perdón divino."(1714.2) 153:4.3 Lucas 11:17-18.

#### XI. EL INTERVALO ENTRE PECADO Y CASTIGO

1. El intervalo salvador entre pecado y castigo.

"Aunque la identificación consciente e incondicionada con el mal (pecado) es el equivalente de la no existencia (aniquilación), siempre debe intervenir entre el momento de dicha identificación personal con el pecado y la ejecución de la pena —el resultado automático de dicho abrazo volitivo del mal— un período de tiempo de suficiente longitud como para permitir que la adjudicación del estado universal de dicho individuo se compruebe enteramente satisfactoria para todas las personalidades universales relacionadas, y que sea tan justa y recta como para ganar la aprobación del pecador mismo." (615.4) 54:3.2

#### 2. La sabiduría de la demora.

"De las muchas razones que yo conozco de por qué antes no se internaron ni juzgaron a Lucifer y sus confederados, se me permite mencionar las siguientes:

- "1. La misericordia requiere que cada malhechor tenga suficiente tiempo para formular una actitud deliberada y plenamente elegida respecto de sus pensamientos malignos y de sus acciones pecaminosas.
- "2. El amor de un Padre domina la justicia suprema; por lo tanto la justicia nunca destruirá lo que la misericordia pueda salvar. El tiempo para aceptar la salvación es concedido a todo malhechor.

- "3. Ningún padre afectuoso se apresura jamás en castigar a un miembro de su familia que comete un error. La paciencia no puede funcionar independientemente del tiempo.
- "4. Aunque el error es siempre dañino para una familia, la sabiduría y el amor advierten a los niños rectos que tengan paciencia con un hermano que yerra durante el tiempo de demora otorgado por el padre afectuoso para que el pecador pueda ver el error de su acción y abrazar la salvación.
- "5. Aparte de la actitud de Micael hacia Lucifer, a pesar de ser él el Padre Creador de Lucifer, no le incumbía al Hijo Creador ejercer una jurisdicción sumaria sobre el apóstata Soberano del Sistema, porque no había por aquel entonces completado su carrera de autootorgamiento, mediante la cual llegó a la soberanía incondicional de Nebadon.
- "6. Los Ancianos de los Días podían haber aniquilado inmediatamente a estos rebeldes, pero raramente ejecutan a los malhechores sin una audiencia plenaria. En este caso se negaron a invalidar las decisiones de Micael.
- "7. Es evidente que Emanuel aconsejó a Micael que se mantuviera al margen de los rebeldes y permitiera que la rebelión siguiese su curso natural de autoobliteración. Y la sabiduría del Unión de los Días es el reflejo temporal de la sabiduría unida de la Trinidad del Paraíso.
- "8. El Fiel de los Días en Edentia aconsejó a los Padres de la Constelación permitir que los rebeldes siguieran un curso libre hasta el fin para que toda simpatía por estos malhechores fuera extirpada de los corazones de todos los ciudadanos, presentes y futuros, de Norlatiadek —toda criatura mortal, morontial o espiritual.
- "9. En Jerusem el representante personal del Ejecutivo Supremo de Orvonton aconsejó a Gabriel fomentar toda oportunidad para que cada criatura viviente madurara su decisión deliberada respecto de estos asuntos que correspondían a la Declaración Luciferina de Libertad. Ya que se habían planteado los temas de la rebelión, el consejero de urgencia Paradisiaco para Gabriel declaró que, si no se ofrecía una tal oportunidad, plena y libre, a todas las criaturas de Norlatiadek, entonces la cuarentena proclamada por el Paraíso contra todas estas criaturas posiblemente inciertas y semisinceras debería ser extendida, en nombre de autoprotección, contra toda la constelación. Para mantener abiertas las puertas de la ascensión al Paraíso a los seres de Norlatiadek, era necesario proveer el desarrollo pleno de la revolución y asegurar la determinación completa de la actitud por parte de todos los seres que tuvieran de alguna manera algo que ver con esto.
- "10. La Ministra Divina de Salvington emitió como su tercera proclamación independiente un mandato ordenando que no se debían tomar medidas para solucionar a medias, suprimir cobardemente, o de cualquier otra manera ocultar el rostro horrible de los rebeldes y de la rebelión. Se ordenó a las huestes angélicas que trabajaran hacia una divulgación total y una oportunidad ilimitada de

expresión del pecado, afirmándose que ésta sería la técnica más rápida para lograr la curación perfecta y final de la peste del mal y del pecado.

"11. En Jerusem se organizó un concilio de urgencia de ex-mortales que consistía en Mensajeros Poderosos, mortales glorificados que habían tenido experiencia personal en situaciones semejantes, juntamente con sus colegas. Aconsejaron a Gabriel que por lo menos tres veces el número de seres se perderían si se aplicaban métodos arbitrarios o sumarios de supresión. El entero cuerpo de consejeros de Uversa acordó aconsejar a Gabriel que dejase que la rebelión siguiera su curso pleno y natural, aunque se requiriesen un millón de años para poner fin a las consecuencias.

"12. El tiempo, aun en un universo temporal, es relativo: si un mortal de Urantia de una vida de longitud promedio cometiese un crimen que precipitara un pandemonio mundial, y si se le arrestara, se le llevara ante los tribunales, se le juzgara y se le ejecutara a los dos o tres días de cometer el crimen, ¿os parecería a vosotros mucho tiempo? Y sin embargo eso se acercaría más, comparativamente, a la duración de la vida de Lucifer, aun si su juicio, ya iniciado, no se completara en cien mil años urantianos. El valor relativo del período de tiempo desde el punto de vista de Uversa, en donde la causa está pendiente, podría ilustrarse diciendo que el crimen de Lucifer fue llevado a tribunales dentro de dos segundos y medio de haberlo cometido. Desde el punto de vista del Paraíso, el juicio es simultáneo al acto." (617.1) 54:5.1

#### XII. EL PECADO ORIGINAL

1. El pecado original—la culpa racial.

"El hombre primitivo se consideraba deudor de los espíritus, necesitado de redención. Según los salvajes los espíritus tenían todo el derecho de mandarles aún más mala suerte. A medida que pasó el tiempo, este concepto se desarrolló en la doctrina del pecado y de la salvación. El alma se consideró como llegada al mundo con una prenda —el pecado original. El alma debía ser rescatada; era necesario proveer un chivo expiatorio. El cazador de cabezas, además de practicar el culto de la adoración a la calavera, podía proveer un sustituto de su propia vida, un hombre expiatorio." (974.1) 89:0.1

2. La doctrina de la maldad total.

"La doctrina de la maldad total del hombre destruyó gran parte del potencial de la religión para efectuar repercusiones sociales de naturaleza elevadora y de valor inspiracional. Jesús trató de restablecer la dignidad del hombre al declarar que todos los hombres son hijos de Dios." (1091.4) 99:5.5

3. Los conceptos personal y racial del pecado.

"Pecado —castigo por violación del tabú. En tiempos comparativamente recientes se ha creído que la enfermedad es un castigo por el pecado, personal o racial. Entre los pueblos que se encuentran en esta etapa de evolución, la teoría dominante es que no puede uno estar sufriendo a menos que haya violado un tabú. Considerar la enfermedad y el sufrimiento como «flechas del Todopoderoso dentro de ellos» es típico de tales creencias. Los chinos y los mesopotamios por

mucho tiempo consideraron la enfermedad consecuencia de la acción de los demonios malignos, aunque los caldeos también consideraron a las estrellas como causantes de sufrimiento. Esta teoría de la enfermedad como consecuencia de la ira divina aún prevalece entre muchos grupos de urantianos supuestamente civilizados." (990.3) 90:3.8

4. Pecados personales y de grupo.

"«Ya no temáis que Dios castigue una nación por el pecado de un individuo; tampoco castigará el Padre en el cielo a uno de sus hijos creyentes por los pecados de una nación, a pesar de que cada integrante de una familia sufra a menudo las consecuencias materiales de los errores de la familia y de las transgresiones del grupo. ¿Acaso no os dais cuenta de que la esperanza de una nación mejor — o de un mundo mejor — está vinculada con el progreso y esclarecimiento del individuo?»" (1630.4) 145:2.8

5. La salvación no está en peligro por los pecados de otros.

"Pero debemos aclarar una cosa: si se te obliga a sufrir las consecuencias dañinas del pecado de un integrante de tu familia, un conciudadano o un semejante mortal, aun de la rebelión en el sistema o en otra parte —sea lo que fuere lo que te veas obligado a soportar debido a la maldad de tus asociados, semejantes o superiores— puedes estar seguro de la certidumbre eterna de que dichas tribulaciones son aflicciones transitorias. Ninguna de estas consecuencias relacionadas de la mala conducta en el grupo puede poner jamás en peligro tu futuro eterno ni privarte en lo más mínimo de tu derecho divino a la ascensión al Paraíso y al logro de Dios." (619.1) 54:6.4

## II. JESÚS HABLA SOBRE EL BIEN Y EL MAL

1. Respuesta a la pregunta de Gadía sobre el bien y el mal.

"La última visita de Jesús con Gadía tuvo que ver con una discusión sobre el bien y el mal. Este joven filisteo estaba bastante atribulado por la sensación de injusticia que le producía la presencia del mal conviviendo con el bien en el mundo. Decía: «¿Cómo puede ser que Dios, si es infinitamente bueno, permita que suframos las penas del mal?; después de todo, ¿quién crea el mal?» En aquellos tiempos muchos aún creían que Dios es el creador tanto del bien como del mal, pero Jesús nunca enseñó tal concepto falaz. Al responder a esta pregunta, dijo Jesús: «Hermano mío, Dios es amor; por tanto él debe ser bueno, y su bondad es tan grande y real que no puede contener las cosas pequeñas e irreales del mal. Dios es tan positivamente bueno que absolutamente no hay cabida alguna en él para el mal negativo. El mal es la elección inmadura y el desliz irracional de los que se resisten a la bondad, rechazan la belleza y traicionan la verdad. El mal sólo es la inadaptación de la inmadurez o la influencia disociadora y distorsionadora de la ignorancia. El mal es la oscuridad inevitable que pisa los talones del necio rechazo de la luz. El mal es lo tenebroso y lo falso y, si se le abraza conscientemente y se le endosa voluntariamente, se convierte en pecado.

"«Tu Padre celestial, al dotarte de la facultad de elegir entre la verdad y el error, creó el negativo potencial del camino positivo de la luz y la vida; pero tales errores del mal son realmente inexistentes hasta el momento en que una criatura inteligente los quiere existir mediante un acto equivocado al seleccionar él la manera de vivir. Esos males posteriormente son exaltados a la categoría de pecado por elección consciente y deliberada de esa misma criatura obstinada y rebelde. Es por esto que nuestro Padre celestial permite que el bien y el mal marchen uno al lado del otro hasta el fin de la vida, así como la naturaleza permite que el trigo y la cizaña crezcan

juntos hasta el momento de la siega». Gadía quedó plenamente satisfecho con la respuesta de Jesús a su pregunta después de la discusión que mantuvieron aclaró en su mente el verdadero significado de estas importantes declaraciones." (1429.1) 130:1.5 Mat. 13:30.

## 2. Jesus habla sobre el error y el mal.

"El error (el mal) es el castigo de la imperfección. Las cualidades de imperfección o los hechos de una falsa adaptación se revelan en el nivel material mediante la observación crítica y el análisis científico; en el nivel moral, por la experiencia humana. La presencia del mal constituye la prueba de las imprecisiones de la mente y de la falta de madurez del yo evolutivo. El mal es, por lo tanto, también una medida de la imperfección en la interpretación del universo. La posibilidad de cometer errores es inherente a la adquisición de la sabiduría, el esquema de progreso desde lo parcial y lo temporal a lo completo y lo eterno, desde lo relativo e imperfecto a lo final y perfeccionado. El error es la sombra del estado relativo de lo incompleto, que necesariamente debe caer sobre la senda ascendente universal del hombre hacia la perfección del Paraíso. El error (el mal) no es una cualidad real en el universo; es simplemente la observación de una relatividad en el hecho de que la imperfección de lo finito y los niveles ascendentes del Supremo y el Último están relacionados.

"Aunque Jesús dijo todo esto al joven en el idioma más apropiado para su comprensión, al fin de la exposición Ganid tenía los párpados pesados y pronto cayó presa del sueño. A la mañana siguiente se levantaron temprano para subir al barco rumbo a Lasea en la isla de Creta. Pero antes de embarcarse, el mancebo aún tenía otras preguntas por hacer acerca del mal, a las cuales Jesús replicó:

"El mal es un concepto de la relatividad. Surge de la observación de las imperfecciones que aparecen en la sombra proyectada por un universo finito de cosas y seres a medida que tal cosmos oscurece la luz viviente de la expresión universal de las realidades eternas del Único Infinito.

"El mal potencial es inherente al estado necesariamente incompleto de la revelación de Dios como expresión espacio-temporalmente limitada de la infinitud y la eternidad. El hecho de lo parcial en presencia de lo completo constituye la relatividad de la realidad, crea la necesidad de la elección intelectual, y establece niveles de valor de reconocimiento y respuesta espiritual. El concepto incompleto y finito del Infinito mantenido por la mente temporal y limitada de la criatura es, en sí mismo y por sí mismo, *mal potencial*. Pero el error cada vez mas amplio de la deficiencia injustificada en una rectificación espiritual razonable de estas desarmonías intelectuales e insuficiencias espirituales originalmente inherentes, equivale a la realización del *mal actual*, es decir, el mal ya no potencial.

"Todos los conceptos estáticos, muertos, son potencialmente malignos. La sombra finita de la verdad relativa y viviente está en continuo movimiento. Los conceptos estáticos invariablemente atrasan la ciencia, la política, la sociedad y la religión. Los conceptos estáticos pueden representar cierto conocimiento, pero les falta sabiduría y están desprovistos de verdad. Pero no permitas que el concepto de relatividad tanto te desoriente que no puedas reconocer la coordinación del universo bajo la guía de la mente cósmica, y su control estabilizado por la energía y el espíritu del Supremo." (1435.3) 130:4.11

## 3. Jesús habla con Mardus sobre el bien y el mal.

"Mardus era el líder reconocido de los cínicos en Roma, y se hizo muy amigo del escriba de Damasco. Día tras día conversaba con Jesús, noche tras noche escuchaba sus extraordinarias

enseñanzas. Entre las conversaciones más importantes con Mardus, hubo una cuyo objeto consistía en responder a la sincera pregunta de este cínico relativa al bien y al mal. En esencia, y en lenguaje del siglo veinte, dijo Jesús:

"Hermano mío, el bien y el mal no son sino palabras que simbolizan niveles relativos de la comprensión humana del universo observable. Si eres éticamente holgazán y socialmente indiferente, puedes tomar como tu norma del bien las costumbres sociales corrientes. Si eres espiritualmente indolente y sin anhelos de progreso moral, puedes tomar como norma del bien las prácticas y tradiciones religiosas de tus contemporáneos. Pero el alma que sobrevive más allá del tiempo y que emerge en la eternidad debe hacer una elección viviente y personal entre el bien y el mal tal como están definidos por los verdaderos valores de las normas espirituales establecidas por el espíritu divino que el Padre celestial ha enviado a residir dentro del corazón del hombre. Este espíritu residente es la norma de la supervivencia de la personalidad.

"La bondad, al igual que la verdad, es siempre relativa e infaliblemente está contrastada por el mal. Es la percepción de estas cualidades de bondad y verdad la que capacita a las almas evolutivas de los hombres para tomar las decisiones personales de elección que son esenciales para la supervivencia eterna." (1457.4) 132:2.1

"Según asciendes la escala universal del desarrollo de la criatura, encontrarás mayor bondad y menor mal en perfecto acuerdo con tu capacidad de experimentar la bondad y discernir la verdad. La capacidad de albergar el error o de experimentar el mal no se perderá por completo hasta que el alma humana ascendente no alcance los niveles finales de los espíritus." (1458.3) 132:2.6

"Hasta que alcances los niveles del Paraíso, la bondad será siempre más una búsqueda que una posesión, más una meta que una experiencia de logro. Pero, hambriento y sediento de rectitud, experimentarás una satisfacción creciente en el alcance parcial de la bondad. La presencia del bien y del mal en el mundo es, en sí misma, una prueba positiva de la existencia y de la realidad de la voluntad moral del hombre, la personalidad, que así identifica estos valores y es capaz de elegir entre éstos." (1458.5) 132:2.8

"La *posibilidad* del mal es necesaria para la elección moral, pero la actualidad del mal no es necesaria. Una sombra es sólo relativamente real. El mal actual no es necesario como experiencia personal. El mal potencial actúa igualmente bien como estímulo para la decisión en los reinos del progreso moral en los niveles más bajos del desarrollo espiritual. El mal se vuelve una realidad de la experiencia personal sólo cuando una mente moral hace del mal su elección." (1458.7) 132:2.10

#### 4. Jesús habla con Tomás sobre el mal y el pecado.

"«No cometas el error de confundir el *mal* con el *diablo*, más correctamente llamado el *inicuo*. El que vosotros llamáis el diablo es hijo del amor propio, aquel alto administrador que se rebeló a sabiendas y deliberadamente contra el gobierno de mi Padre y de sus Hijos leales. Pero ya yo subyugué a estos rebeldes pecaminosos. Aclara en tu mente estas actitudes diferentes hacia el Padre y su universo. No olvides nunca estas leyes relacionadas con la voluntad del Padre:

"«El mal es la transgresión inconsciente o sin intención de la ley divina, la voluntad del Padre. El mal es, del mismo modo, la medida de la imperfección de la obediencia a la voluntad del Padre.

"«El pecado es la transgresión consciente, conocedora y deliberada de la ley divina, la voluntad del Padre. El pecado es la medida de la renuencia a la guía divina y a la dirección espiritual.

"«La iniquidad es la transgresión voluntaria, decidida y persistente de la ley divina, la voluntad del Padre. La iniquidad es la medida del rechazo constante del plan amante del Padre para la supervivencia de la personalidad y del ministerio misericordioso de los Hijos para la salvación.

"«Por naturaleza, antes del renacimiento del espíritu, el hombre mortal está sujeto a inherentes tendencias perversas pero estas imperfecciones naturales de conducta no constituyen ni pecado ni iniquidad. El hombre mortal recién empieza su larga ascensión hacia la perfección del Padre en el Paraíso. El que uno es imperfecto o parcial en lo que la naturaleza le otorgó, no es pecaminoso. El hombre está en verdad sujeto al mal, pero no es en ningún sentido hijo del diablo, a menos que escoja a sabiendas y deliberadamente los caminos del pecado y una vida de iniquidad. El mal es inherente al orden natural de este mundo, pero el pecado es una actitud de rebelión consciente que fue traída a este mundo por los que cayeron de la luz espiritual a las profundísimas tinieblas.

"«Tú, Tomás, estás confundido por las doctrinas de los griegos y los errores de los persas. No comprendes las relaciones del mal y del pecado, porque visualizas a la humanidad como si hubiera empezado en la tierra con un Adán perfecto, degenerando rápidamente, a través del pecado, hasta la deplorable condición actual del hombre. Pero, ¿por qué te niegas a comprender el significado de la narración que revela que Caín, el hijo de Adán, fue a la tierra de Nod y allí encontró mujer? ¿Por qué te niegas a interpretar el significado de la narración que relata cómo los hijos de Dios encontraron mujer entre las hijas de los hombres?

"«Es verdad que los hombres son malos por naturaleza, pero no son necesariamente pecadores. El nuevo nacimiento —el bautismo del espíritu— es esencial para liberarse del mal y necesario para entrar al reino del cielo, pero no menoscaba el hecho de que el hombre es hijo de Dios. Tampoco significa esta presencia inherente del mal potencial que el hombre está separado en alguna forma misteriosa del Padre en el cielo de modo tal que debe, como ajeno, extranjero o hijastro, tratar de que el Padre lo adopte legalmente. Todas estas ideas nacieron en primer término de vuestra falta de comprensión del Padre y, en segundo término, de vuestra ignorancia en cuanto al origen, naturaleza y destino del hombre." (1660.1) 148:4.2

"«Acaso no leíste en las Escrituras, Tomás, donde está escrito: 'Vosotros sois los hijos del Señor vuestro Dios'. 'Yo seré su Padre y él será mi hijo'. 'Lo he elegido para que sea mi hijo —yo seré su Padre'. 'Trae de lejos mis hijos, y mis hijas de los confines de la tierra; trae todos los llamados de mi nombre, pora gloria mía los he creado'. 'Sois los hijos del Dios viviente'. 'Los que tienen el espíritu de Dios son en verdad hijos de Dios'. Mientras hay una parte material del padre humano en el hijo natural, hay también una parte espiritual del Padre celestial en cada hijo de la fe del reino.»" (1661.1) 148:4.10 Gén. 4:16. 1 Crón. 28:6. 1 Crón. 17:13. Isa. 43:6-7. Oseas 1:10. Rom. 8:14.

# MAQUIVENTA MELQUISEDEK

## I. LA ENCARNACIÓN DE MAQUIVENTA

1. Maquiventa se encarnó en Urantia hace 1.973 años. (1015.1) 93:2.1

(Esta afirmación es errónea: "1.973 años antes del nacimiento de Jesús, Maquiventa se otorgó a las razas humanas de Urantia. " ed.)

- 2. Maquiventa hablaba varios idiomas y llevaba un emblema de tres círculos concéntricos. (1015.5) 93:2.5
- 3. Tenía un cuerpo especial y nunca se casó. (1015.6) 93:2.6
- 4. Su Ajustador del Pensamiento residió más adelante en Jesús. (1016.1) 93:2.7

## II. LAS ENSEÑANZAS DE MELQUISEDEK

- 1. Los tres círculos representaban a la Trinidad. (1015.5) 93:2.5
- 2. Maquiventa enseñó que Dios aceptaba al hombre en términos de fe personal. (1017.2) 93:3.8
- 3. La religión de Salem tenía tres creencias sencillas:
  - 1. Creo en El Elyón, el Padre Universal y Creador.
  - 2. Acepto el pacto de Melquisedek—el favor de Dios por mi fe, no por sacrificios.
  - 3. Prometo obedecer los siete mandamientos. (1017.3) 93:4.1
- 4. Los siete mandamientos eran:
  - 1. No servirás a ningún Dios sino al Creador Altísimo del cielo y de la tierra.
  - 2. No dudarás de que la fe es el único requisito para la salvación eterna.
  - 3. No darás falso testimonio.
  - 4. No matarás.
  - 5. No robarás.
  - 6. No cometerás adulterio.
  - 7. No mostrarás falta de respeto a tus padres y a ancianos. (1017.8) 93:4.6
- 5. Melquisedek intentó sustituir los sacrificios de animales por el sacramento del pan y el vino. (1018.3) 93:4.14

#### III. EL PACTO CON ABRAHAM

- 1. Puede ser erróneo hablar del "pueblo elegido", pero Abraham sí fue un "individuo elegido". (1018.6) 93:5.1
- 2. Abraham se convirtió en el líder de una confederación de once tribus. (1020.3) 93:5.14
- 3. Melquisedek hizo un pacto formal con Abraham. (1020.6) 93:6.3
- 4. El pacto con Abraham representaba que Dios lo hacía todo—solo la fe ganaba el favor de Dios. (1020.7) 93:6.4

5. Abraham tomó el liderazgo civil y militar de la colonia de Salem. (1021.4) 93:6.8

## IV. LA PARTIDA DE MELQUISEDEK

- 1. Maquiventa se retiró cierta noche y partió antes del amanecer. (1022.3) 93:8.1
- 2. Se convirtió en uno de los veinticuatro directores de Jerusem—y recientemente Vicerregente del Príncipe Planetario de Urantia. (1025.1) 93:10.5

## V. LA DIVULGACIÓN DE LAS ENSEÑANZAS DE MELQUISEDEK

- 1. Moisés obtuvo muchas de las enseñanzas de Maquiventa a través de la familia de Katro. (1016.7) 93:3.5
- 2. Sus enseñanzas fueron preservadas por los cananeos. (1052.2) 96:0.2
- 3. Los misioneros de Melquisedek llevaron sus enseanzas por todo el hemisferio oriental. (1027.1) 94:0.1
- 4. Sus enseñanzas fracasaron ampliamente entre los griegos pero sobrevivieron entre los cínicos romanos. P. 1077.
- 5. Sus enseñanzas se llevaron a toda Europa y Asia —incluso a África. P. 1077.

# **MATRIMONIO Y HOGAR**

## I. EL INSTINTO DE APAREAMIENTO

- 1. El impulso sexual es suficiente para unir a hombres y mujeres para la reproducción. (913.4) 82:1.1
- 2. El matrimonio es el antepasado de la institución más subline de la civilización—el hogar. (931.1) 84:0.1
- 3. La función del matrimonio en la evolución es afianzar la supervivencia de la raza, no sólo obtener la felicidad personal. (765.6) 68:2.9
- 4. La evolución del matrimonio es la historia del control sexual a través de las restricciones sociales, religiosas y civiles. (914.7) 82:2.1
- 5. La escasa cortesía hacia las mujeres durante la era del Antiguo Testamento es un reflejo de las costumbres de los pastores. (934.1) 84:3.2
- 6. En los tiempos primitivos el matrimonio era el precio de la posición social; la posesión de una esposa era emblema de distinción. (915.7) 82:3.4

## II. EL MATRIMONIO, UNA INSTITUCIÓN SOCIAL

- 1. El mayor peligro para el hombre es la multiplicación sin restricciones de las cepas inferiores. (921.1) 82:6.11
- 2. La familia es el civilizador magistral. (913.2) 82:0.2
- 3. Los matrimonios no son hechos en el cielo. (922.7) 83:1.4
- 4. El matrimonio es una institución social que comprende el automantnimiento, la autoperpetuación y la autogratificación. (931.3) 84:0.3
- 5. Fue la ciencia, y no la religión, la que emancipó a la mujer. (937.1) 84:5.7
- 6. La mujer siempre ha sido la abanderada moral y la líder espiritual. (938.8) 84:6.4
- 7. El matrimonio siempre ha estado estrechamente ligado tanto a la propiedad como a la religión. (917.4) 82:4.1
- 8. El matrimonio es un programa social de cooperación antagonista. (938.6) 84:6.2

#### III. LA VERDADERA MONOGAMIA

- 1. Había cuatro tipos de esposas bajo la poligamia:
  - 1. Esposas legales.
  - 2. Esposas por afecto.
  - 3. Concubinas.
  - 4. Esposas esclavas. (926.3) 83:5.5

- 2. La monogamia ha sido siempre la meta ideal del matrimonio, y el metro que mide el avance de la civilización. (927.8) 83:6.7
- 3. La mujer primitiva no era una amiga o amante sino más bien una sierva y una productora de hijos. (935.3) 84:4.3
- 4. Se realizó un gran avance cuando la mujer ganó el derecho a la propiedad. (936.3) 84:4.10
- 5. Pero las mujeres primitivas no tenían lástima de sí mismas. (936.4) 84:4.11

## IV. VIDA FAMILIAR

- 1. El hombre no quitó intencionalmente los derechos de la mujer—fue un proceso inconsciente. (937.1) 84:5.4
- 2. La mujer moderna, ¿se demostrará merecedora de su recién ganada dignidad e igualdad? (937.1) 84:5.10
- 3. El divorcio persistirá mientras los jóvenes no estén preparados adecuadamente para el matrimonio. (929.2) 83:7.8
- 4. Los consejos de familias de los anditas serían muy útiles hoy. (941.10) 84:7.29
- 5. Las diferencias entre hombres y mujeres persisten durante la carrera ascendente—incluso en el Cuerpo de los Finalistas. (939.1) 84:6.6

# **MISERICORDIA**

# I. ¿QUÉ ES LA MISERICORDIA?

1. La misericordia es la justicia atemperada por la sabiduría.

"La misericordia es simplemente justicia atemperada por esa sabiduría que proviene de la perfección del conocimiento y del pleno reconocimiento de la debilidad natural y las limitaciones ambientales de las criaturas finitas. «Nuestro Dios es en extremo compasivo, benigno, paciente y abundante en misericordia». Por tanto «cualquiera que invocare el nombre del Señor será salvado», «porque él perdona abundantemente». «La misericordia del Señor es de eternidad a eternidad»; sí, «su misericordia perdura por siempre». «Yo soy el Señor que imparte benevolencia, juicio y rectitud en la tierra, porque en estas cosas me deleito». «No aflijo voluntariamente ni apesadumbro a los hijos de los hombres», porque yo soy «el Padre de las misericordias y el Dios de todo consuelo»" (38.1) 2:4.1 Salmos 103:8. Joel 2:32. Isa. 55:7. Salmos 103:17; 106:1. Jer. 9:24. Lam. 3:33. 2 Cor. 1:3.

2. La misericordia representa una técnica equitativa.

"La misericordia divina representa una técnica equitativa de ajuste entre los niveles universales de perfección e imperfección. La misericordia es la justicia de la Suprema-cía adaptada a las situaciones de lo finito evolutivo, la rectitud de la eternidad modificada para satisfacer a los más altos intereses y al bienestar universal de los hijos del tiempo. La misericordia no es una contravención de la justicia, sino más bien una interpretación comprensiva de las exigencias de justicia suprema tal como se la aplica equitativamente a los seres espirituales subordinados y a las criaturas materiales de los universos evolutivos. La misericordia es la justicia de la Trinidad del Paraíso sabia y amorosamente enviada a las múltiples inteligencias de las creaciones del tiempo y el espacio tal como son formuladas por la divina sabiduría y determinada por la mente omnicognoscente y la voluntad libre y soberana del Padre Universal y de todos sus Creadores asociados." (38.5) 2:4.5

3. Las demoras de la misericordia no son interminables.

"Pero estas demoras misericordiosas no son interminables. A pesar de la larga demora (tal como se mide el tiempo en Urantia) en la sentencia de la rebelión de Lucifer, podemos registrar que, durante el período de efectuar esta revelación, se celebró la primera audiencia en el caso pendiente de Gabriel vs. Lucifer en Uversa, y poco tiempo después fue emitido el mandato de los Ancianos de los Días ordenando que Satanás fuera confinado al mundo prisión con Lucifer. Esto pone fin a la habilidad de Satanás de realizar visitas ulteriores a cualquiera de los mundos caídos de Satania. La justicia en un universo dominado por la misericordia puede ser lenta, pero es certera." (616.7) 54:4.8

4. La misericordia no es una contravención de la justicia.

"La misericordia es el vástago natural e inevitable de la bondad y el amor. La naturaleza bondadosa de un Padre amante no podría de ningún modo rehusar el prudente ministerio de la misericordia a cada miembro de cada grupo de sus hijos universales. La justicia eterna y la divina misericordia juntas constituyen lo que en la experiencia humana se llamaría *equidad*." (38.4) 2:4.4

### II. DIOS ESTÁ LLENO DE MISERICORDIA

### 1. La riqueza de la misericordia divina.

"La «abundancia de la bondad de Dios conduce al hombre descarriado al arrepentimiento». «Toda buena dádiva y toda dádiva perfecta baja del Padre de las luces». «Dios es bueno; es el refugio eterno del alma de los hombres». «El Señor Dios es misericordioso y benévolo. Es paciente y abundante en bondad y verdad». «¡Probad y ved que el Señor es bueno! Bendito el hombre que en él confía». «El Señor es misericordioso y lleno de compasión. Es el Dios de la salvación». «Sana al acongojado y cura las heridas del alma. Es el benefactor todopoderoso del hombre»." (41.1) 2:6.3 Rom. 2:4. Santiago 1:17. Deut. 33:27. Ex. 34:6. Salmos 34:8; 111:4. Isa. 61:1.

#### 2. La misericordia de Dios es omnisciente.

"El Padre Universal es la única personalidad en todo el universo que realmente conoce el número de las estrellas y los planetas del espacio. Todos los mundos de todos los universos están constantemente en el ámbito de la conciencia de Dios. Dice él también: «Con seguridad he visto la aflicción de mi pueblo, he oído su llanto y conozco sus pesares». Porque «el Señor mira desde el cielo; contempla a todos los hijos de los hombres; desde el lugar de su habitación mira a todos los habitantes de la tierra». Cada hijo creado puede decir en verdad: «El conoce el camino que tomo, y cuando me haya puesto a prueba, saldré como el oro». «Dios conoce nuestro sentarnos y nuestro levantarnos; el comprende nuestros pensamientos desde lejos y conoce todos nuestros caminos». «Todas las cosas están desnudas y se abren ante los ojos de aquél con quien tenemos que ver». Y debería ser consuelo auténtico para todo ser humano comprender que «él conoce vuestro cuerpo; y recuerda que sois polvo». Jesús, al hablar del Dios viviente, dijo: «Vuestro Padre sabe qué necesitáis aun antes de que vosotros se lo pidáis»." (49.1) 3:3.2. Ex. 3:7. Salmos 33:14. Job 23:10. Salmos 139:2. Heb. 4:13. Salmos 103:14. Mat. 6:8.

### 3. Dios es natural y sempiternamente misericordioso.

"Dios es intrínsecamente generoso, naturalmente compasivo, y sempiternamente misericordioso. Y no es necesario jamás que se ejerza ninguna influencia sobre el Padre para suscitar su benevolencia. La necesidad de la criatura es en sí suficiente para asegurar el pleno caudal de su tierna misericordia y de su gracia salvadora. Puesto que Dios conoce todo acerca de sus hijos, es fácil para él perdonar. Cuanto mejor comprenda el hombre a su semejante, tanto más fácil le será perdonarlo, e incluso amarlo." (38.2) 2:4.2

### III. LOS MINISTROS DE LA MISERICORDIA

### 1. El Hijo Eterno es misericordia—amor aplicado.

"Dios es amor, el Hijo es misericordia. La misericordia es amor aplicado, es el amor del Padre en acción en la persona de su Hijo Eterno. El amor de este Hijo Universal es asímismo universal. Si pensamos en el concepto de amor como se lo entiende en un planeta con sexos, podemos decir que el amor de Dios es más comparable al amor de un padre, mientras que el amor del Hijo Eterno se asemeja más al afecto de una madre. Ciertamente crudas son estas simples ilustraciones, pero las empleo con la esperanza de transmitir a la mente humana la idea de que existe una diferencia, no en contenido divino sino en calidad y técnicas de expresión, entre el amor del Padre y el amor del Hijo." (75.10) 6:3.5

### 2. El Hijo Eterno es el gran ministro de la misericordia.

"El Hijo participa de la justicia y la rectitud de la Trinidad, pero estas características de divinidad están veladas por la personalización infinita del amor y la misericordia del Padre; el Hijo es la revelación del amor divino a los universos. Tal como Dios es amor, así el Hijo es misericordia. El Hijo no puede amar más que el Padre, pero puede mostrar misericordia a las criaturas de otra manera más, porque no sólo es un creador primordial como el Padre, sino que es también el Hijo Eterno del mismo Padre, participando así de la experiencia de filiación de todos los otros hijos del Padre Universal.

"El Hijo Eterno es el gran ministro de la misericordia a toda la creación. La misericordia es la esencia del carácter espiritual del Hijo. Los mandatos del Hijo Eterno, tal como salen de los circuitos espirituales de la Segunda Fuente y Centro, son afinados en las notas de la misericordia." (75.6) 6:3.1

### 3. El Espíritu Infinito también es un ministro de la misericordia.

"Aunque comparte en todo sentido la perfección, la rectitud y el amor del Padre Universal, el Espíritu Infinito manifiesta una inclinación hacia los atributos de misericordia del Hijo Eterno, convirtiéndose así en el ministro de la misericordia de las Deidades del Paraíso para el gran universo. Por siempre jamás —universal y eternamente— el Espíritu es un ministro de misericordia, porque, así como los Hijos divinos revelan el amor de Dios, así el Espíritu divino representa la misericordia de Dios." (92.7) 8:2.6

#### 4. El ministerio de la misericordia es el propósito de los otorgamientos.

"El propósito de estos autootorgamientos en forma de las criaturas consiste en permitir que dichos Creadores se tornen soberanos sabios, compasivos, justos y comprensivos. Estos Hijos divinos son innatamente justos, pero se vuelven comprensivamente misericordiosos como resultado de estas experiencias sucesivas de autootorgamiento; son por naturaleza misericordiosos, pero estas experiencias los tornan misericordiosos en formas nuevas y adicionales. Estos autootorgamientos constituyen el último paso en su instrucción y capacitación para la tarea sublime de gobierno de los universos locales en la justicia divina y por rectitud de juicio." (1308.4) 119:0.4

### 5. Jesús es un amigo misericordioso.

"Jesús conoce los pensamientos y los sentimientos, los deseos y los impulsos, de los mortales evolucionarios y ascendentes de los reinos, desde su nacimiento hasta su muerte. Ha vivido la vida humana desde los comienzos del yo físico, intelectual y espiritual, pasando por la infancia, la adolescencia, la juventud y la edad adulta, llegando hasta la experiencia humana de la muerte. No sólo pasó a través de estos períodos humanos comunes y conocidos de avance intelectual y espiritual, sino que *también* experimentó plenamente esas fases más elevadas y avanzadas que consisten en la reconciliación del humano con el Ajustador, que tan pocos mortales de Urantia consiguen alcanzar. Así pues experimentó la plena vida del hombre mortal, no sólo como la se vive en vuestro mundo, sino también como se la vive en todos los otros mundos evolucionarios del tiempo y del espacio, incluso en los más elevados y avanzados de todos los mundos ya establecidos en luz y vida." (1425.4) 129:4.5

#### 6. Para recibir misericordia, debes mostrar misericordia.

"Aquellos que reciban misericordia, deberán mostrar misericordia; no juzguéis, para que no seáis juzgados. Se os juzgará con el mismo espíritu con el cual vosotros juzguéis al prójimo. La misericordia no abroga por completo la justicia universal. Finalmente será verdad, «el que cierra sus oídos al clamor del pobre, también él clamará algún día por ayuda, y nadie le oirá». La sinceridad de cualquier oración asegura que será escuchada; la sabiduría espiritual y la coherencia con el universo de una súplica, determina el momento, la manera y el grado de la respuesta. Un padre sabio no responde *literalmente* a las súplicas tontas de sus hijos ignorantes e inexpertos, aunque estos hijos pueden derivar gran placer y una real satisfacción del alma al hacer súplicas tan absurdas." (1639.1) 146:2.6 Mat. 5:7; 7:1,2. Prov. 21:13.

### LA MISERICORDIA COMO SE PRESENTA EN LA BIBLIA

1. La compasión divina está por encima de todo.

"El Señor es bueno con todos y tiene compasión de todas sus criaturas." Salmos 145:9.

2. Dios es el Padre de las misericordias.

"Padre de las misericordias y Dios de toda consolación." 2 Cor. 1:3.

3. Dios es rico en misericordia.

"Pero Dios, rico en misericordia, por el grande amor con que nos amó—." Efe. 2:4.

4. Estamos desposados con Dios en la misericordia.

"Te desposaré en la justicia y el derecho, en el amor y la misericordia." Oseas 2:21.

5. La tapa de la misericordia está sobre el arca de la ley.

"Y pondrás la tapa de la misericordia en la parte superior del arca." Ex. 25:21.

6. Dios es misericordioso y lleno de gracia.

"Pero tú, Señor, Dios compasivo y bondadoso, lento para enojarte, rico en amor y fidelidad." Salmos 86:15.

7. La bondad y la misericordia nos acompañan.

"Tu bondad y tu gracia me acompañan a lo largo de mi vida" Salmos 23:6.

8. El Salmo de la Misericordia.

Cada uno de los veinticinco versos del Salmo 136 acaban con: "Porque es eterno su amor".

Otros pasajes en los que "misericordia" se ha traducido por "amor" son: Salmos 25:10; 57:10; 85:10; 130:7. Oseas 6:6; 10:12.

9. El misericordioso recibirá misericordia.

"Felices los misericordiosos, porque obtendrán misericordia." Mat. 5:7.

10. Deberíamos mostrar misericordia con alegría.

"El que da, con sencillez; el que ejerce la misericordia, con jovialidad." Rom. 12:8.

**Nota**: en el Viejo y el Nuevo Testamento, las palabras empleadas en lugar de misericordia son: compasión, piedad, bondad, amabilidad y bondad afectuosa.

# **MENTE Y ESPÍRITU**

## I. EL DISCURSO DE JESÚS SOBRE LA MENTE

"Hijo mío, ya te he hablado mucho de la mente del hombre y del espíritu divino que vive dentro de la mente, pero ahora permíteme acentuar el que la autoconciencia es una realidad. Cuando un animal desarrolla una conciencia de sí mismo, se convierte en un hombre primitivo. Esta evolución deriva de una coordinación de funciones entre la energía impersonal y la mente capaz de concebir el espíritu, y es este fenómeno el que justifica el otorgamiento de un punto focal absoluto para la personalidad humana: el espíritu del Padre celestial.

"Las ideas no son tan sólo un registro de las sensaciones. Las ideas son sensaciones más las interpretaciones reflexivas del yo personal; y el yo es más que la suma de las sensaciones. Comienza a haber un acercamiento a la unidad en un yo evolutivo, y esa unidad se deriva de la presencia residente de una parte de la unidad absoluta que activa espiritualmente a esa mente autoconsciente de origen animal.

"Los animales no podrían poseer una autoconciencia temporal. Los animales poseen una coordinación fisiológica de la asociación del reconocimiento de los sensaciones y la memoria de éstas, pero ningún animal experimenta aquel reconocimiento de las sensaciones que discierne su significado ni muestra aquella asociación de estas experiencias físicas combinadas que ve su propósito, tal como se manifiesta en las conclusiones de las interpretaciones humanas inteligentes y reflexivas. Y este hecho de una existencia autoconsciente, asociado con la realidad de su subsecuente experiencia espiritual, constituye al hombre como un hijo potencial del universo y prefigura su alcance final de la Suprema Unidad del universo.

"Pero el yo humano no es meramente la suma de estados de conciencia sucesivos. No habría, sin el funcionamiento eficaz de un clasificador y asociador de la conciencia, unidad suficiente para justificar la designación de un yo. Tal mente no unificada difícilmente podría alcanzar los niveles de conciencia que pertenecen al estado humano. Si las asociaciones mentales en la conciencia fueran simplemente un accidente, exhibiría la mente de todos los mortales las asociaciones incontroladas y al azar de ciertas fases de locura mental.

"Una mente humana construida tan sólo sobre la base de la conciencia de las sensaciones físicas, no podría alcanzar nunca los niveles espirituales; este tipo de mente material carecería totalmente de valores morales y del sentido de orientación dominado por el espíritu que es tan esencial para lograr una unidad armoniosa de la personalidad en el tiempo, y que es inseparable de la supervivencia de la personalidad en la eternidad.

"La mente humana comienza desde muy temprano a manifestar cualidades que son supermateriales; el intelecto humano verdaderamente reflexivo no está completamente sujeto a las limitaciones del tiempo. Que los individuos difieran tanto en su actuación en la vida, indica, no sólo las variables dotes hereditarias y las diferentes influencias del medio ambiente, sino también el grado de unificación que el yo ha logrado con el espíritu residente del Padre, la medida de la identificación del uno con el otro.

"La mente humana no soporta bien el conflicto de una doble lealtad. Es un peso muy grande para el alma sufrir la experiencia de esforzarse por servir al bien y al mal a la vez. La mente supremamente feliz y eficazmente unificada es aquella dedicada por entero a hacer la voluntad

del Padre celestial. Los conflictos no resueltos destruyen la unidad y pueden dar lugar a la dislocación de la mente. Pero el carácter de supervivencia del alma no se alimenta intentando asegurar la paz mental a cualquier precio, abandonando nobles aspiraciones o comprometiendo ideales espirituales; más bien tal paz se alcanza por la afirmación decidida del triunfo de lo que es verdadero, y esta victoria se logra venciendo el mal con la poderosa fuerza del bien." (1479.6) 133:7.6

#### II. LA NATURALEZA DE LA MENTE

#### 1. La naturaleza de la mente.

"La mente es un fenómeno que connota la actividad presencia del ministerio viviente, además de variados sistemas de energía; y esto es así en todos los niveles de la inteligencia. En la personalidad, la mente interviene constantemente entre el espíritu y la materia; por lo tanto tres tipos de luz iluminan el universo: la luz material, el discernimiento intelectual y la luminosidad del espíritu." (9.10) 0:6.8

#### 2. La mente mortal, un telar cósmico.

"La mente material del hombre mortal es el telar cósmico que lleva el tejido morontial sobre el cual el Ajustador del Pensamiento residente teje los diseños espirituales de un carácter universal de valores duraderos y significados divinos —un alma sobreviviente de destino último y carrera sin fin, un finalista potencial.

"La personalidad humana se identifica con la mente y el espíritu, vinculados en enlace funcional por la vida en un cuerpo material. Este enlace funcional de mente y espíritu no da como resultado una combinación de las cualidades o atributos de la mente y del espíritu, sino más bien da un valor universal enteramente nuevo, original y único de perduración potencialmente eterna: el *alma*." (1217.6) 111:2.2

#### 3. Los siete espíritus ayudantes de la mente.

"Los siete espíritus ayudantes de la mente son los versátiles ministros de la mente que sirven a los entes inteligentes inferiores del universo local. Se atiende a este orden de mente desde la sede central del universo local o desde algún mundo comunicado con ella, pero desde las capitales de los sistemas proviene orientación que influye en la función de la mente inferior.

"En un mundo evolucionario muchísimo depende de la labor de estos siete ayudantes. Pero son ministros de la mente; no se ocupan de la evolución física, siendo ésta el dominio de los Portadores de Vida. No obstante, la integración perfecta de estas dotaciones del espíritu con el procedimiento natural y ordenado del régimen inherente en desarrollo de los Portadores de Vida es la causa de la incapacidad del mortal para discernir en el fenómeno de la mente nada más que las obras de la naturaleza y el funcionamiento de los procesos naturales; si bien, ocasionalmente, os quedáis un tanto perplejos al explicaros todo cuanto está relacionado con las reacciones naturales de la mente respecto a su asociación con la materia. Y si Urantia operara más de acuerdo con los planes originales, observaríais aún menos cosas que os llamaran la atención en el fenómeno de la mente." (738.4) 65:7.1 Isa. 11:2, 3.

### 4. La mente superconsciente.

"Sólo en los niveles más elevados de la mente superconsciente a medida que se inmiscuye en el mundo espiritual de la experiencia humana, podéis encontrar esos conceptos más elevados en asociación con los modelos originales eficaces que contribuirán a la construcción de una civilización mejor y más duradera. La personalidad es inherentemente creadora, pero funciona así tan sólo en la vida interior del individuo." (1220.4) 111:4.5

#### 5. La mente mortal mancillada.

"La mente, en Urantia, es un avenimiento entre la esencia de perfección del pensamiento y la mentalidad evolutiva de vuestra naturaleza inmadura humana. El plan para vuestra evolución intelectual es, ciertamente, de perfección sublime, pero vosotros mucho distáis de esa meta divina mientras funcionáis en el tabernáculo de la carne. La mente es verdaderamente de origen divino, y tiene un destino divino, pero vuestras mentes mortales no han alcanzado aún la dignidad divina.

"Muy frecuentemente, demasiado frequentemente desfiguráis vuestras mentes con la insinceridad y las marchitáis con la maldad; las sometéis a los temores animales y las distorsionáis con ansiedades inútiles. Por lo tanto, aunque la fuente de la mente sea divina, la mente tal como la conocéis en vuestro mundo de ascensión, difícilmente puede llegar a ser objeto de gran admiración, y mucho menos de adoración o culto. La contemplación del inmaduro e inactivo intelecto humano debería llevar tan sólo a reacciones de humildad." (103.4) 9:5.6

### 6. Evaluación comparativa de la mente humana.

"Forma con los ojos de la mente el retrato de uno de vuestros antepasados primitivos de los tiempos de las cavernas —un hombre bajo, deforme, corpulento, sucio, hosco, de pie, con las piernas abiertas, blandiendo un garrote, emanando odio y animosidad, a medida que fija la vista delante de él con expresión feroz. Este cuadro no pinta la dignidad divina del hombre. Pero ampliemos el cuadro. Frente a este humano animado se agazapa un tigre de dientes sable. Detrás de él, una mujer y dos niños. Inmediatamente reconocerás que este cuadro simboliza los comienzos de mucho de lo que es noble y bueno en la raza humana; pero el hombre es el mismo en ambas situaciones. Sólo que en la segunda, tienes un horizonte más amplio. Allí disciernes la motivación de este mortal evolutivo. Su actitud se vuelve loable, porque lo comprendes. Si puedes tan sólo imaginar los motivos de tus asociados, cuanto mejor podrás comprenderlos. Si tan sólo puedes conocer a tus semejantes, finalmente te enamorarás de ellos." (1098.2) 100:4.5

# III. LAS FUNCIONES CARACTERÍSTICAS DE LA MENTE

#### 1. La capacidad de aprender.

"La adquisición del potencial de la capacidad de *aprender* de la experiencia señala el comienzo del funcionamiento de los espíritus ayudantes, y estos funcionan desde las mentes inferiores de los entes primitivos e invisibles hasta los tipos superiores en la escala evolucionaria de los seres humanos. Los ayudantes son la fuente y el modelo original para la conducta de la mente, que viene a ser algo misteriosa en las rápidas reacciones al medio ambiente material, las cuales no se alcanzan a comprender del todo. Han de pasar mucho tiempo estas influencias fieles y siempre seguras, llevando adelante su servicio preliminar antes de que la mente animal alcance los niveles humanos de la receptividad en cuanto al espíritu." (739.2) 65:7.6

### 2. Las funciones de la mente humana.

"La evolución de los mecanismos implica e indica la presencia y dominación ocultas de la mente creadora. La habilidad del intelecto mortal para concebir, diseñar y crear mecanismos automáticos demuestra las cualidades superiores, creadoras y concertadas de la mente del hombre como influencia dominante en el planeta. La mente siempre anhela:

- 1. La creación de mecanismos materiales.
- 2. El descubrimiento de misterios ocultos.
- 3. La exploración de situaciones remotas.
- 4. La formulación de sistemas mentales.
- 5. El logro de objetivos de sabiduría.
- 6. El logro de niveles espirituales.
- 7. El cumplimiento de los destinos divinos: supremo, último y absoluto." (483.1) 42:12.1
- 3. La mente como coordinadora de las realidades.

"La mente es la técnica por medio de la cual las realidades espirituales se hacen experienciales para las criaturas con personalidad. Y en último análisis, las posibilidades unificadoras incluso de la mente humana, la capacidad de coordinar cosas, ideas y valores, es supermaterial." (140.4) 12:8.8

4. Las extensas relaciones de la mente.

"Es propósito de la enseñanza desarrollar y agudizar estas dotaciones innatas de la mente humana; de la civilización, expresarlas; de la experiencia de vida, comprenderlas; de la religión, ennoblecerlas; y de la personalidad, unificarlas." (192.7) 16:6.11

#### IV. LA MENTE RELACIONADA CON EL ESPACIO Y EL TIEMPO

1. La mente mortal relacionada con el espacio y el tiempo.

"Las relaciones con el tiempo no existen sin movimiento en el espacio, pero sí existe la conciencia del tiempo. El concepto de lo secuencial puede llevar a la conciencia el concepto del tiempo aun en ausencia de movimiento. La mente del hombre está menos sujeta al tiempo que al espacio, debido a la naturaleza intrínseca de la mente. Aun durante los tiempos de la vida terrestre en la carne, a pesar de que la mente del hombre está rígidamente sujeta al espacio, la imaginación humana creadora está comparativamente libre del tiempo. Pero el tiempo mismo no es, genéticamente, una cualidad de la mente." (135.4) 12:5.5

2. Las relaciones de gravedad de la mente.

"A medida que la mente de cualquier personalidad del universo se hace más espiritual —más semejante a Dios— responde menos a la gravedad material. La realidad, medida por la respuesta a la gravedad física, es la antítesis de la realidad determinada por la calidad del contenido

espiritual. La acción física-gravitacional es un determinador cuantitativo de la energía no espiritual; la acción espíritugravitacional es la medida cualitativa de la energía viviente de la divinidad." (140.1) 12:8.5

### 3. La relación de la mente con la energía y el espíritu.

"Aunque la mente es asociada con la energía en los seres puramente materiales, y asociada con el espíritu en las personalidades puramente espirituales, innumerables órdenes de personalidad, incluyendo a los humanos, poseen mentes que están asociadas tanto con la energía como con el espíritu. Los aspectos espirituales de la mente de las criaturas responden infaliblemente a la influencia de la gravedad espiritual del Hijo Eterno; los rasgos materiales responden al impulso de la gravedad del universo material." (104.3) 9:6.5

#### 4. Las funciones diferenciales de la mente.

"Cuanto mayor sea la divergencia entre espíritu y energía, tanto mayor será la función observable de la mente; cuanto menor sea la diversidad entre energía y espíritu, tanto menor será la función observable de la mente. Al parecer, la función máxima de la mente cósmica está en los universos temporales del espacio. Aquí la mente parece funcionar en una zona intermedia entre la energía y el espíritu, pero esto no es cierto respecto de los niveles más elevados de la mente; en el Paraíso, la energía y el espíritu son esencialmente uno." (104.5) 9:6.7

### V. LA MENTE CÓSMICA

#### 1. La mente cósmica.

"La mente cósmica. Esta es la mente séptuple diversificada del espacio y el tiempo, cada fase de la cual es ministrada por cada uno de los Siete Espíritus Rectores de uno de los siete superuniversos. La mente cósmica comprende todos los niveles de la mente finita y se coordina experiencialmente con los niveles de la deidad evolucionaria de la Mente Suprema y trascendentalmente con los niveles existenciales de la mente absoluta —los circuitos directos del Actor Conjunto." (481.3) 42:10.6

### 2. La mente evolutiva y la mente cósmica.

"Cuando una mente en evolución se sincroniza con los circuitos de la mente cósmica, cuando un universo en evolución se vuelve estabilizado según el modelo original del universo central, cuando un espíritu en avance se pone en contacto con el ministerio unido de los Espíritus Rectores, cuando una personalidad mortal ascendente finalmente se sincroniza con la guía divina del Ajustador residente, entonces la actualidad del Supremo se torna un grado más real en los universos; entonces la divinidad de la Supremacía ha avanzado un paso más hacia la realización cósmica." (1278.3) 117:0.3

### 3. Los "espíritus afines" explicados mediante la mente cósmica.

"El hecho de la mente cósmica explica la similitud de varios tipos de mentes humanas y superhumanas. No sólo hay atracción entre los espíritus semejantes, sino que las mentes semejantes también son muy fraternales y se inclinan a la cooperación las unas con las otras. Se han observado algunas mentes humanas que funcionan en canales de sorprendente similitud y en un acuerdo inexplicable." (191.6) 16:6.3

### 4. La mente anticipa la causa y el efecto.

"La respuesta selectiva de un animal se limita al nivel motor de conducta. El supuesto discernimiento de los animales más elevados está en un nivel motor y generalmente aparece tan sólo después de la experiencia motora de prueba y error. El hombre es capaz de ejercer discernimiento científico, moral y espiritual antes de toda exploración o experimentación.

"Tan sólo una personalidad puede reconocer lo que hace antes de hacerlo; tan sólo personalidades poseen el discernimiento antes de la experiencia. Una personalidad puede observar antes de saltar y por lo tanto puede aprender de la observación así como de la acción de saltar. Un animal sin personalidad generalmente aprende sólo saltando." (193.1) 16:7.2

### VI. LA MENTE ES SUPERMATERIAL

#### 1. El universo es de mente divina.

"Suponer que el universo puede ser conocido, que es inteligible, es suponer que el universo es una creación de la mente y está administrada por la personalidad. La mente del hombre sólo puede percibir los fenómenos mentales de otras mentes, sean ellas humanas o sobrehumanas. Si la personalidad del hombre puede experimentar el universo, hay una mente divina y una personalidad real oculta en alguna parte de ese universo." (30.6) 1:6.7

#### 2. La mente no es mecanicista.

"Existe una gran laguna cósmica entre la materia y el pensamiento, y esta laguna es inmensurablemente mayor entre la mente material y el amor espiritual. No se puede explicar la conciencia, y aun menos la autoconciencia por ninguna teoría de asociación electrónica mecanicista o de fenómeno materialista de la energía." (1228.5) 112:2.10

### 3. La física y la química no pueden explicar la mente.

"La física y la química solas no pueden explicar cómo el ser humano evolucionó a partir del protoplasma primitivo de los primeros mares. La capacidad de aprender — la memoria y la respuesta diferenciada al medio ambiente— es la provisión de la mente. Las leyes de la física no responden a la capacitación; son inmutables e invariables. Las reacciones de la química no son modificadas por la enseñanza; son uniformes y seguras. Aparte de la presencia del Absoluto No Cualificado, las reacciones eléctricas y químicas son previsibles. Pero la mente puede aprovecharse de la experiencia, puede aprender de los hábitos reactivos del comportamiento en respuesta a la repetición de los estímulos." (738.1) 65:6.8

#### 4. La voluntad es superior a la mente y a la materia.

"En los laboratorios evolucionarios cósmicos, la mente siempre domina la materia, y el espíritu siempre está correlacionado con la mente. Si estas diversas dotaciones no logran sincronizarse y coordinarse, puede ocasionar retrasos en el tiempo; pero, si un determinado individuo en verdad conoce a Dios y desea encontrarle y llegar a ser como él, la supervivencia está garantizada a pesar de los obstáculos del tiempo. La condición física puede entorpecer la mente, y la perversidad mental puede retrasar la obtención espiritual; sin embargo, ninguno de estos obstáculos puede vencer la elección hecha con toda la voluntad del alma." (740.1) 65:8.5

5. La mente y el espíritu hacen evolucionar al alma.

"Existe una unidad cósmica en los distintos niveles mentales del universo de los universos. Los yos intelectuales tienen su origen en la mente cósmica tal como las nebulosas tienen su origen en las energías cósmicas del espacio universal. En el nivel humano (por lo tanto personal) de los yos intelectuales, el potencial de evolución espiritual se torna dominante con el consentimiento de la mente moral, debido a las dotes espirituales de la personalidad humana, juntamente con la presencia creadora de una entidad de valor absoluto en tales yos humanos. Pero tal dominio del espíritu sobre la mente material requiere dos experiencias: esta mente debe haber evolucionado a través del ministerio de los siete espíritus ayudantes de la mente, y el yo material (personal) debe elegir cooperar con el Ajustador residente para crear y fomentar el yo morontial, el alma evolucionaria y potencialmente inmortal." (1216.3) 111:1.2

6. La mente es el terreno de la elección eterna.

"La mente material es la arena en la cual viven las personalidades humanas, tienen autoconciencia, toman decisiones, eligen a Dios o lo abandonan, se eternizan o se destruyen a sí mismos." (1216.4) 111:1.3

# VII. RELACIONES ENTRE MENTE Y ESPÍRITU

1. La perspicacia del espíritu trasciende a la mente.

"La mente absoluta es la mente de la Tercera Persona; es inseparable de la personalidad de Dios el Espíritu. La mente, en los seres funcionales, no está separada ni de la energía ni del espíritu, ni de ambos. La mente no es inherente a la energía; la energía es receptiva y responde a la mente; la mente puede sobreimponerse a la energía, pero la conciencia no es inherente en el nivel puramente material. La mente no tiene que ser agregada al espíritu puro, porque el espíritu es naturalmente consciente e identificante. El espíritu es siempre inteligente, posee *mentalidad* en alguna medida. Puede ser esa mente o aquella, puede ser premente o supermente, incluso mente espiritual, pero hace el equivalente del pensamiento y el conocimiento. El discernimiento del espíritu trasciende, supera y teóricamente antedata la conciencia de la mente." (102.2) 9:4.2

2. La mente es significado—el espíritu es valor.

"La fuerza cósmica responde a la mente así como la mente cósmica responde al espíritu. El espíritu es propósito divino, y la mente espiritual es propósito divino en acción. La energía es objeto, la mente es significado, el espíritu es valor. Aun en el tiempo y en el espacio, la mente establece esas relaciones relativas entre la energía y el espíritu que son indicativas de parentesco mutuo en la eternidad." (102.5) 9:4.5

3. La mente actúa en los reinos espiritual y material.

"La mente trasmuta los valores del espíritu en significados del intelecto; la volición tiene el poder de fructificar los significados de la mente a los dominios material y espiritual. El ascenso al Paraíso comprende un crecimiento relativo y diferencial en espíritu, mente y energía, siendo la personalidad el unificador de esos componentes de la individualidad experiencial." (102.6) 9:4.6

4. La correlación de las influencias espirituales.

"La personalidad de ministerio del serafín guardián, la presencia Divina del Ajustador residente, la acción en circuito del Espíritu Santo y la conciencia del Hijo del Espíritu de la Verdad están todas divinamente correlacionadas en una unidad significativa de ministerio espiritual en la personalidad mortal y para la misma. Aunque provienen de diferentes fuentes y niveles diferentes, estas influencias celestiales están todas integradas en la presencia acogedora y evolutiva del Ser Supremo." (1245.6) 113:4.6

5. La mente es el instrumento que usa la voluntad.

"La mente es el instrumento cósmico sobre el cual la voluntad humana puede tocar la discordia de la destrucción, o sobre el cual esta misma voluntad puede extraer las melodías exquisitas de la identificación con Dios y la consiguiente supervivencia eterna. El Ajustador donado al hombre es, en último análisis, impermeable al mal e incapaz de pecar, pero la mente mortal puede efectivamente ser distorsionada, torcida y volverse malvada y fea por las maquinaciones pecaminosas de una voluntad humana perversa y autogratificante. Del mismo modo esta mente puede tornarse noble, bella, verdadera y buena —realmente grande— de acuerdo con la voluntad iluminada por el espíritu de un ser humano que conoce a Dios." (1217.1) 111:1.6

6. Rangos de estabilidad mental.

"La mente evolucionaria es tan sólo estable y confiable cuando se manifiesta en los dos extremos de la intelectualidad cósmica: el extremo totalmente mecanizado y el extremo totalmente espiritualizado. Entre los extremos intelectuales del puro control mecánico y de la verdadera naturaleza espiritual se interpone ese enorme grupo de mentes en evolución y en ascensión cuya estabilidad y tranquilidad dependen de la elección de la personalidad y de la identificación con el espíritu." (1217.2) 111:1.7

### VIII. LOS AJUSTADORES Y LA MENTE

1. Los Ajustadores no tienen un mecanismo funcional especial.

"El Ajustador del Pensamiento no tiene mecanismos especiales para obtener la autoexpresión; no hay ninguna facultad religiosa mística para la recepción o la expresión de las emociones religiosas. Estas experiencias se vuelven disponibles mediante el mecanismo natural de la mente mortal. Y en esto yace la explicación de las dificultades del Ajustador para ponerse en comunicación directa con la mente material de su morada permanente." (1104.5) 101:1.2

2. Los Ajustadores trabajan a través de las mentes materiales.

"Aunque la tarea de los Ajustadores es de naturaleza espiritual, deben, por fuerza, hacer todo su trabajo sobre una base intelectual. La mente es el terreno humano del cual el espíritu Monitor debe evolucionar el alma morontial con la cooperación de la personalidad anfitriona." (1216.2) 111:1.1

3. Las relaciones de la mente con los Ajustadores.

"Tú, como criatura personal, tienes mente y voluntad. El Ajustador, como criatura prepersonal, tiene premente y prevoluntad. Si te conformas tan plenamente con la mente del Ajustador, como veis con los mismos ojos, entonces vuestras mentes se vuelven una sola, y tú recibes el refuerzo de la mente del Ajustador. Posteriormente, si tu voluntad ordena y obliga a la ejecución de las

decisiones de esta nueva mente combinada, la voluntad prepersonal del Ajustador obtiene expresión de personalidad a través de tu decisión, y en cuanto se refiera a ese proyecto en particular, tú y el Ajustador seréis uno. Tu mente ha alcanazado la sincronización divina, y la voluntad del Ajustador ha logrado expresión de personalidad." (1205.3) 110:2.5

### 4. Cooperación con los Ajustadores.

"Pero el hombre no rinde su voluntad pasiva y servilmente al Ajustador. Más bien elige activa, positiva y cooperativamente seguir la guía del Ajustador cuando y como dicha guía difiere conscientemente de los deseos e impulsos de la mente mortal natural. Los Ajustadores manipulan pero nunca dominan la mente del hombre contra su voluntad; para los Ajustadores la voluntad humana es suprema. Y mucho respetan y reverencian la voluntad humana mientras tratan de alcanzar los objetivos espirituales de ajuste del pensamiento y transformación del carácter en la arena casi sin límites del intelecto humano en evolución." (1217.3) 111:1.8

# 5. La voluntad humana es el capitán del barco.

"La mente es tu buque, el Ajustador es tu piloto, la voluntad humana es el capitán. El dueño del barco mortal debería tener la sabiduría de confiar en el piloto divino para guiar a su alma ascendente a los puertos morontiales de la supervivencia eterna. Sólo mediante el egoísmo, la pereza y el pecado puede la voluntad del hombre rechazar la guía de un piloto tan amante y finalmente naufragar su carrera mortal en los acantilados malignos de la misericordia rechazada y contra las rocas del pecado aceptado. Con tu consentimiento, este piloto fiel te conducirá con seguridad a través de las barreras del tiempo y de los obstaculos del espacio a la fuente misma de la mente divina y aun más allá, aun hasta el Padre Paradisiaco de los Ajustadores." (1217.4) 111:1.9

### IX. EL PREDOMINIO DEL ESPÍRITU

1. A través de la mediación de la mente, el espíritu busca el dominio.

"En los superuniversos evolucionarios la energía-materia es dominante, excepto en la personalidad, donde el espíritu, a través de la mediación de la mente, lucha por el dominio. La meta de los universos evolucionarios es la subyugación de la energía-materia por parte de la mente, la coordinación de la mente con el espíritu y todo ello en virtud de la presencia creadora y unificadora de la personalidad. Así pues, en relación con la personalidad los sistemas físicos se vuelven subordinados; los sistemas mentales, coordinados; y los sistemas espirituales, directivos." (1275.1) 116:6.1

2. El predominio del espíritu, asociación del Creador y la criatura.

"Esta unión de poder y personalidad se expresa en los niveles de Deidad, en el Supremo y como él. Pero la evolución real para la dominación del espíritu es un crecimiento que se basa en las acciones de libre albedrío de los Creadores y de las criaturas del gran universo." (1275.2) 116:6.2

3. El predominio del espíritu en las mentes sobrevivientes.

"En la experiencia interior del hombre, la mente está vinculada a la materia. Estas mentes vinculadas a lo material no pueden sobrevivir al fallecimiento mortal. La técnica de la supervivencia está contenida en esos ajustes de la voluntad humana y en esas transformaciones

de la mente mortal por los cuales ese intelecto con conciencia de Dios paulatinamente llega a estar enseñada por el espíritu y finalmente guiada por el mismo. Esta evolución de la mente humana, a partir de la asociación con la mate-ria a la unión con el espíritu, resulta en la transmutación de las fases potencialmente espirituales de la mente mortal en las realidades morontiales del alma inmortal. La mente mortal servil a la materia está destinada a hacerse cada vez más material y consecuentemente a sufrir una extinción final de la personalidad; la mente entregada al espíritu está destinada a hacerse cada vez más espiritual y finalmente a lograr la unidad con el espíritu divino, sobreviviente y conductor, alcanzando así la supervivencia y la eternidad de existencia de la personalidad." (26.1) 1:3.7

# LA MENTE Y EL ESPÍRITU EN LA BIBLIA

### I. MENTE

1. Elegir entre lo correcto y lo incorrecto.

"El ocuparse de la carne es muerte, pero el ocuparse del Espíritu es vida y paz." Rom. 8:6.

- 2. La mente consagrada.
  - "Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda tu mente." Mat. 22:37.
  - "Yo mismo con la mente sirvo a la ley de Dios." Rom. 7:25.
- 3. Motivación.
  - "Porque si primero está la voluntad dispuesta, será aceptado según lo que uno tiene, no según lo que no tiene. 2 Cor 8:12
- 4. Autocontrol.
  - "Por tanto, ceñid los lomos de vuestro entendimiento, sed sobrios." 1 Pedro 1:13.
  - "Exhorta asimismo a los jóvenes a que sean prudentes." Tito 2:6.
  - "Tú guardarás en completa paz a aquel cuyo pensamiento en ti persevera." Isa. 26:3.
- 5. Renovación de la mente.
  - "Y no os acomodéis al mundo presente, antes bien transformaos mediante la renovación de vuestra mente." Rom. 12:2.
- 6. La futilidad de la ansiedad.
  - "No os preocupéis por lo que habéis de comer ni por lo que habéis de beber, ni estéis en ansiosa inquietud." Lucas 12:29.
  - "Pero cuando os entreguen, no os preocupéis por cómo o qué hablaréis." Mat. 10:19.

#### 7. La mente deshonesta.

"No piense...que recibirá cosa alguna del Señor, ya que es persona de doble ánimo e inconstante en todos sus caminos." Santiago 1:8.

- 8. Los espíritus ayudantes de la mente. Vean Isa. 11:2.
  - 1. Intuición.
  - 2. Comprensión.
  - 3. Valentía.
  - 4. Conocimiento.
  - 5. Asesoramiento.
  - 6. Adoración.
  - 7. Sabiduría.
    - a. Espíritu de comprensión.

"Y mi inteligencia me inspira la respuesta." Job 20:3.

b. Espíritu de sabiduría.

"Pero no podían resistir la sabiduría y el Espíritu con que hablaba." Hechos 6:10.

"Josué ...estaba lleno del espíritu de sabiduría." Deut. 34:9.

La mente es una dotación.

"Y tú hablarás con todos los sabios de corazón, a quienes yo he llenado de espíritu de sabiduría." Éx. 28:3.

9. La mente humana-divina.

"Haya, pues, en vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesús." Fil. 2:5.

### II. CORAZÓN

Corazón, alma y espíritu se usan a menudo en la Biblia como sinónimos. La palabra "corazón" comprende las emociones y sentimientos humanos.

1. Servir a Dios con todo el corazón.

"Ahora... ¿qué pide de ti Jehová, tu Dios, sino que temas a Jehová, tu Dios, que andes en todos sus caminos, que ames y sirvas a Jehová, tu Dios, con todo tu corazón y con toda tu alma?" Deut. 10:12.

### 2. Dios juzga los corazones.

"Jehová no mira lo que mira el hombre...Jehová mira el corazón." 1 Sam. 16:7.

### 3. Cómo encontrar a Dios.

"Pero si desde allí buscas a Jehová, tu Dios, lo hallarás, si lo buscas de todo tu corazón y de toda tu alma." Deut. 4:29.

### 4. Los puros de corazón.

"Bienaventurados los de limpio corazón, porque verán a Dios." Mat. 5:8.

"¡Crea en mí, Dios, un corazón limpio, y renueva un espíritu recto dentro de mí!." Salmos 51:10.

### 5. Deberíamos disciplinar el corazón.

"Vio Jehová que...todo designio de los pensamientos de su corazón solo era de continuo el mal." Gén. 6:5.

"Engañoso es el corazón más que todas las cosas, y perverso." Jer. 17:9.

"La congoja abate el corazón del hombre." Prov. 12:25.

### 6. Corazones rotos.

"Él sana a los quebrantados de corazón y venda sus heridas." Salmos 147:3.

"La esperanza que se demora es tormento del corazón." Prov. 13:12.

### 7. Corazones alegres.

"Cantando y alabando al Señor en vuestros corazones." Efe. 5:19.

"El corazón alegre embellece el rostro." Prov. 15:13.

### 8. La importancia de las emociones.

"Les daré un corazón para que me conozcan que yo soy Jehová; y ellos serán mi pueblo." Jer. 24:7.

"Porque donde está vuestro tesoro, allí estará también vuestro corazón." Lucas 12:34.

"Porque de la abundancia del corazón habla la boca." Mat. 12:34.

- 9. Respecto a los corazones duros.
  - a. Dios endurece el corazón del faraón.

"Yo endureceré el corazón del faraón...El faraón no os oirá." Éx. 7:3. 4.

b. El faraón endurece su propio corazón.

"El corazón del faraón está endurecido, y no quiere dejar ir al pueblo." Éx. 7:14.

#### III. CONCIENCIA

Conciencia se usa 30 veces en el Nuevo Testamento, y parece significar "conocimiento conjunto".

#### 1. Buena conciencia.

"Entonces Pablo...dijo: Hermanos, yo con toda buena conciencia he vivido delante de Dios hasta el día de hoy." Acts 23:1.

"Que guarden el misterio de la fe con limpia conciencia." 1. Tim. 3:9.

#### 2. Mala conciencia.

"Acerquémonos, pues, con corazón sincero, en plena certidumbre de fe, purificados los corazones de mala conciencia." Heb. 10:22.

#### 3. Los abusos a la conciencia.

"Comen como si el alimento fuera sacrificado a ídolos, y su conciencia, que es débil, se contamina." 1 Cor. 8:7.

"Por desechar la conciencia, algunos naufragaron en cuanto a la fe." l. Tim. 1:19.

"Para los corrompidos e incrédulos nada es puro, pues hasta su mente y su conciencia están corrompidas." Tito 1:15.

"De hipócritas y mentirosos, cuya conciencia está cauterizada." 1 Tim. 4:2.

### 4. La conciencia como guía.

"No busquéis vuestro propio provecho, sino el de los demás." Fil. 2:4.

"Manifestando la verdad, nos recomendamos, delante de Dios, a toda conciencia humana." 2 Cor. 4:2.

"Si la comida le es a mi hermano ocasión de caer, no comeré carne jamás." 1 Cor. 8:13.

### IV. ESPÍRITU

1. El Espíritu de la Deidad.

"Dios es Espíritu." John 4:24.

"Y el espíritu de Dios se movía sobre la faz de las aguas." Gén. 1:2.

2. Los ángeles—espíritus ministrantes.

"¿No son todos espíritus ministradores, enviados para servicio a favor de los que serán herederos de la salvación?" Heb. 1:14.

3. Los Espíritus de las iglesias.

"El que tiene oído, oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias." Apo. 2:7.

4. El espíritu divino otorgado al hombre.

"Después de esto derramaré mi espíritu sobre todo ser humano." Joel 2:28.

"Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del Espíritu de Dios, porque para él son locura." l Cor. 2:14.

5. El espíritu de la vida y la libertad.

"Pero el que siembra para el Espíritu, del Espíritu segará vida eterna." Gál. 6:8.

"Pero el Espíritu da vida." 2 Cor. 3:6.

"La ley del Espíritu de vida en Cristo Jesús me ha librado de la ley del pecado y de la muerte." Rom. 8:2.

"En lo que requiere diligencia, no perezosos; fervientes en espíritu." Rom. 12:11.

"Donde está el Espíritu del Señor, allí hay libertad." 2 Cor. 3:17.

"El espíritu es el que da vida." Juan 6:63.

"No con ejército, ni con fuerza, sino con mi espíritu, ha dicho Jehová." Zac. 4:6.

6. La relación del espíritu y la mente.

"Renovaos en el espíritu de vuestra mente." Efe. 4:23.

"Andad en el Espíritu." Gál. 5:16.

"No creáis a todo espíritu, sino probad los espíritus si son de Dios,." 1 Juan 4:1.

"En esto conocemos el espíritu de verdad y el espíritu de error." 1 Juan 4:6.

"Oraré con el espíritu, pero oraré también con el entendimiento." 1 Cor. 14:15.

### 7. El espíritu de la filiación.

"Todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, son hijos de Dios." Rom. 8:14.

"Habéis recibido el Espíritu de adopción." Rom. 8:15.

"El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu, de que somos hijos de Dios." Rom. 8:16.

### 8. El nacimiento espiritual.

"Lo que nace del Espíritu, espíritu es." Juan 3:6.

"Respondió Jesús: 'De cierto, de cierto te digo que el que no nace de agua y del Espíritu no puede entrar en el reino de Dios." Juan 3:5.

### 9. El Espíritu de la verdad.

"Cuando venga el Espíritu de verdad, él os guiará a toda la verdad." Juan 16:13.

### 10. El espíritu del hombre—el temperamento.

a. Los pobres de espíritu.

"Bienaventurados los pobres en espíritu, porque de ellos es el reino de los cielos." Mat. 5:3.

### b. El espíritu y la carne.

"El espíritu a la verdad está dispuesto, pero la carne es débil." Mat. 26:41.

### c. El control emocional.

"¡Renueva un espíritu recto dentro de mí!" Salmos 51:10.

"Mejor es el que domina su espíritu que el conquistador de una ciudad." Prov. 16:32.

### d. La valentía y la confianza.

"Porque no nos ha dado Dios espíritu de cobardía, sino de poder, de amor y de dominio propio." 2 Tim. 1:7.

### e. El orgullo.

"Antes del quebranto está la soberbia, y antes de la caída, la altivez de espíritu." Prov. 16:18.

### f. La depresión del espíritu.

"El espíritu triste seca los huesos." Prov. 17:22.

"Ciertamente llevó él nuestras enfermedades y sufrió nuestros dolores." Isa. 53:4.

### 11. La doctrina del Viejo Testamento sobre los espíritus malignos.

"El espíritu de Jehová se apartó de Saúl, y un espíritu malo de parte de Jehová lo atormentaba." 1. Sam. 16:14.

(Nota: Saúl tenía psicosis maníaco-depresiva)

"Y ahora Jehová ha puesto espíritu de mentira en la boca de estos tus profetas." 2 Crón. 18:22.

### 12. La perfección del espíritu humano.

"A los espíritus de los justos hechos perfectos." Heb. 12:23.

"El Espíritu todo lo escudriña, aun lo profundo de Dios." 1 Cor. 2:10.

"Dios os ha escogido ... para salvación, mediante la santificación por el Espíritu y la fe en la verdad." 2 Tes. 2:13.

### 13. El espíritu residente regresa a Dios.

"Lámpara de Jehová es el espíritu del hombre." Prov. 20:27.

"Y el espíritu vuelva a Dios que lo dio." Ecle. 12:7.

### 14. Espíritus malvados.

"Estaba en la sinagoga un hombre que tenía un espíritu de demonio impuro." Lucas 4:33.

"No tenemos lucha contra sangre y carne, sino ...contra huestes espirituales de maldad en las regiones celestes." Efe. 6:12.

"Conforme al príncipe de la potestad del aire, el espíritu que ahora opera en los hijos de desobediencia." Efe. 2:2.

### 15. Espíritus encarcelados.

"Asimismo, Cristo padeció una sola vez por los pecados...siendo a la verdad muerto en la carne, pero vivificado en espíritu; y en espíritu fue y predicó a los espíritus encarcelados." 1 Pedro 3:18, 19.

### 16. El espíritu de Jesús.

"Y Jesús, después que fue bautizado...en ese momento los cielos le fueron abiertos, y vio al Espíritu de Dios que descendía como paloma y se posaba sobre él." Mat. 3:16.

"Entonces Jesús, clamando a gran voz, dijo: '¡Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu!" Lucas 23:46.

# **MINISTERIO**

### I. EL ESPÍRITU INFINITO, EL DIOS DEL MINISTERIO

1. Ministro del amor del Padre y de la misericordia del Hijo.

"El Espíritu Infinito, el Creador Conjunto, es un ministro universal y divino. El Espíritu incesantemente ministra la misericordia del Hijo y el amor del Padre, en armonía con la justicia estable, invariable y recta de la Trinidad del Paraíso. Su influencia y personalidades siempre están cerca de vosotros; realmente os conocen y verdaderamente os comprenden." (98.3) 9:0.3

2. El Espíritu Infinito es el Dios del ministerio.

"Dios es amor, el Hijo es misericordia, el Espíritu es ministerio —el ministerio del amor divino y de la misericordia sin fin para toda la creación inteligente. El Espíritu es la personificación del amor del Padre y de la misericordia del Hijo; en él están ellos eternamente unidos para el servicio universal. El Espíritu es *amor aplicado* a la creación de criaturas, el amor combinado del Padre y el Hijo." (94.4) 8:4.2

3. El Creador Conjunto es el ministro de la misericordia universal.

"El Creador Conjunto es verdadera y eternamente la gran personalidad ministradora, el ministro de la misericordia universal. Para comprender el ministerio del Espíritu, ponderad la verdad de que él es el retrato combinado del amor infinito del Padre y la eterna misericordia del Hijo. Sin embargo, el ministerio del Espíritu no está restringido solamente a la representación del Hijo Eterno y del Padre Universal. El Espíritu Infinito posee también el poder de ministrar a las criaturas del reino en su propio nombre y derecho; la Tercera Persona es de dignidad divina y otorga también en su propio nombre el ministerio universal de la misericordia." (95.2) 8:4.7

4. El Espíritu Infinito es el ministro de la mente universal.

"El rasgo distintivo de la mente es de que puede ser otorgada a una amplia variedad de vida. A través de sus creadores y criaturas asociadas, la Tercera Fuente y Centro ministra todas las mentes en todas las esferas. Ministra a intelectos humanos y subhumanos a través de los ayudantes de la mente de los universos locales y, a través de la agencia de los controladores físicos; ministra incluso las entidades más inferiores no experienciales de los tipos más primitivos de cosas vivas. La dirección de la mente siempre es un ministerio de personalidades de mente-espíritu o de mente-energía." (103.1) 9:5.3

**Nota**: El ministerio es la medida de la socialización—del logro de la fraternidad. Dios Padre está infinitamente socializado.

#### II. EL MINISTERIO DE LOS HIJOS PARADISIACOS

1. Los Hijos Paradisiacos son los ministros de la salvación.

"Los Hijos Paradisiacos son la presentación divina de las naturalezas actuantes de las tres personas de la Deidad a los dominios del tiempo y del espacio. Los Hijos Creadores, Magisteriales e Instructores son los dones de las Deidades eternas a los hijos de los mortales y a

todas las demás criaturas universales de potencial de ascensión. Estos Hijos de Dios son los ministros divinos que se dedican incesantemente a la tarea de ayudar a las criaturas del tiempo para que alcancen el elevado objetivo espiritual de la eternidad." (232.5) 20:10.2

### 2. Los Hijos Paradisiacos son una revelación de la Deidad.

"En los universos locales, estas órdenes de filiación colaboran para revelar las Deidades del Paraíso a las criaturas del espacio; como Padre de un universo local, un Hijo Creador retrata el carácter infinito del Padre Universal. Como Hijos autootorgadores de misericordia, los Avonales revelan la naturaleza incomparable del Hijo Eterno de infinita compasión. Como verdaderos maestros de las personalidades ascendentes, los Hijos Dainales Trinitarios revelan la personalidad de maestro del Espíritu Infinito. Los Micaeles, los Avonales y los Dainales en su cooperación divinamente perfecta contribuyen a la actualización y revelación de la personalidad y soberanía de Dios el Supremo en los universos del tiempo y del espacio y para los mismos. En la armonía de sus actividades triunas estos Hijos de Dios Paradisiacos funcionan siempre a la vanguardia de las personalidades de la Deidad al seguir la expansión inacabable de la divinidad de la Primera Gran Fuente y Centro desde la sempiterna Isla del Paraíso hacia las profundidades desconocidas del espacio." (233.1) 20:10.4

# III. LA VIDA DE MINISTERIO DE JESÚS

#### 1. Jesús vino a ministrar.

"«Y prestad oído a mis palabras: no he venido para llamar a los rectos, sino a los pecadores. El Hijo del Hombre no vino para ser servido, sino para servir y para otorgar su vida como don para todos. Yo os declaro que he venido para buscar y salvar a los que están perdidos»."(1750.3) 157:6.9 Mat. 9:13. Marcos 10:45.

#### 2. Jesús iba haciendo el bien.

"Él amó a los hombres como hermanos, reconociendo al mismo tiempo cómo diferían en dones innatos y calidades adquiridas. «Anduvo haciendo bienes»."(1102.5) 100:7.8 Hechos 10:38.

#### 3. La vida de Jesús fue una vida de ministerio.

"Pero el Maestro era tan razonable, tan disponible. Demostró su sentido práctico en todo su ministerio, y todos su planes estaban caracterizados por un sentido común santificado. Estaba libre de toda tendencia extravagante, errática y excéntrica. No fue nunca caprichoso ni histérico. En todas sus enseñanzas y en cada cosa que hizo siempre había una discriminación exquisita asociada con un extraordinario sentido de lo apropiado." (1101.7) 100:7.3

### 4. Jesús realiza una parábola de ministerio.

"«¿Comprendéis realmente lo que os he hecho? Me llamáis Maestro, y me llamáis bien, porque eso soy. Si, pues, el Maestro os ha lavado los pies, ¿por qué vosotros no queríais lavaros los pies unos a otros? ¿Qué lección debéis aprender de esta parábola en la que el Maestro tan voluntariosamente hace este servicio que sus hermanos no se ofrecían hacer unos para con los otros? De cierto, de cierto os digo: Un siervo no es más grande que su amo; tampoco es más grande el que es enviado que el que lo envía. Habéis visto el camino del servicio en mi vida entre vosotros, y benditos sois vosotros que tendréis el coraje y la gracia de servir así. Pero, ¿por qué

seréis tan lentos en aprender que el secreto de la grandeza en el reino espiritual difiere de los métodos del poder en el mundo material?»" (1939.6) 179:3.8 Juan 13:5-17.

### IV. EL MINISTERIO DEL ESPÍRITU MATERNO DEL UNIVERSO LOCAL

### 1. El ministerio del Espíritu Materno del Universo Local.

"El hombre mortal experimenta por primera vez el ministerio del Espíritu en conjunción con la mente cuando la mente puramente animal de las criaturas evolucionarias desarrolla la capacidad de recepción de los ayudantes de adoración y de sabiduría. Este ministerio del sexto y séptimo ayudantes indica que la evolución de la mente está cruzando el umbral del ministerio espiritual. E inmediatamente se incorporan estas mentes funcionales en adoración y sabiduría a los circuitos espirituales de la Ministra Divina." (379.3) 34:5.3

#### 2. Cómo ministra la Madre Universal.

"Como individuos, vosotros no poseéis personalmente una porción o entidad segregada del espíritu del Creador Padre-Hijo o del Espíritu Materno Creativo. Estos ministerios no tienen contacto con los centros de pensamiento de las mentes individuales ni residen en ellos como lo hacen los Monitores Misteriosos. Los Ajustadores del Pensamiento son claras individualizaciones de la realidad prepersonal del Padre Universal, residiendo, en realidad, en la mente mortal como una parte misma de esa mente, y siempre trabajan en armonía perfecta con los espíritus combinados del Hijo Creador y el Espíritu Creativo." (379.6) 34:5.6

### 3. El amplio ministerio del Espíritu.

"Desde las alturas de la gloria eterna desciende el Espíritu divino, a través de una larga serie de pasos, para encontrarse contigo así como eres y dondequiera que estés; y entonces, en asociación de fe, abraza con amor el alma de origen mortal para embarcarse en el seguro y certero camino de vuelta, de reascensión sin detenerse nunca hasta que el alma evolucionaria sea exaltada con seguridad hasta las mismas alturas de dicha de las cuales saliera originalmente el divino Espíritu en esta misión de misericordia y ministerio." (380.4) 34:6.3

### 4. Los espíritus ayudantes de la mente.

"Los siete espíritus ayudantes de la mente son llamados por nombres que equivalen a las siguientes designaciones: intuición, entendimiento, valor, conocimiento, asesoramiento, adoración y sabiduría. Estos espíritus de la mente esparcen su influencia a todos los mundos habitados como un impulso diferencial, buscando cada uno la capacidad receptiva para la manifestación, completamente aparte del grado en que sus congéneres podrían hallar receptividad y oportunidad para funcionar." (401.6) 36:5.2 Isa. 11:2,3. Apo. 1:4.

# V. LAS HUESTES DE ESPÍRITUS MINISTRANTES

### 1. Los seres espirituales son la escalera viviente a la gloria.

"Las personalidades espirituales de la vasta familia del Espíritu Divino e Infinito, están por siempre dedicadas al servicio del ministerio del amor de Dios y de la misericordia del Hijo para con todas las criaturas inteligentes de los mundos evolutivos del tiempo y el espacio. Estos seres

espirituales constituyen la escala viviente por la cual el hombre mortal puede ascender del caos a la gloria." (107.13) 9:8.25 Gen. 28:12. Heb. 1:14.

#### 2. Ministros celestiales incansables.

"A medida que el hombre aprende más sobre el servicio amoroso e incansable de las órdenes menores de los seres de la familia de este Espíritu Infinito, tanto más admirará y adorará la naturaleza trascendente y el carácter sin igual de esta Acción combinada del Padre Universal y el Hijo Eterno. Verdaderamente es este Espíritu «los ojos del Señor que siempre están sobre los justos» y «los divinos oídos que siempre están abiertos a sus oraciones»."(95.3) 8:4.8 Ps. 34:15.

#### 3. Los martillos del sufrimiento que blanden los hijos de la misericordia.

"Además de este supercontrol de la energía y las cosas físicas, el Espíritu Infinito está espléndidamente dotado con esos atributos de paciencia, misericordia y amor que se revelan tan exquisitamente en su ministerio espiritual. El Espíritu es sumamente competente para ministrar el amor y envolver la justicia en misericordia. Dios el Espíritu posee toda la bondad excelsa y el afecto misericordioso del Hijo Original y Eterno. El universo de vuestro origen está siendo forjado entre el yunque de la justicia y el martillo del sufrimiento; pero los que esgrimen el martillo son los hijos de la misericordia, la progenie espiritual del Espíritu Infinito." (100.2) 9:1.8

#### VI. MINISTROS HUMANOS

### 1. La verdadera religión conduce al servicio social.

"Pero la verdadera religión es amor vivo, una vida de servicio. La separación del religionista de mucho de lo que es puramente temporal y trivial no conduce nunca al aislamiento social y no debería destruir jamás el sentido del humor. La religión genuina no quita nada de la existencia humana, sino que agrega nuevos significados a la vida entera; genera nuevos tipos de entusiasmo, fervor y valentía. Aun es posible que engendre el espíritu del cruzado, que es más que peligroso si no está controlado por la visión espiritual y la devoción leal a las obligaciones sociales comunes de las lealtades humanas." (1100.7) 100:6.5

#### 2. Para ser grande, debes ministrar.

"«El que quiera ser grande en el reino de mi Padre será un ministro para todos; y el que quiera ser el primero entre vosotros, dejad que sea el siervo de sus hermanos. Pero cuando hayáis verdaderamente sido recibidos como ciudadanos en el reino celestial, ya no seréis siervos sino hijos, hijos del Dios viviente. Así progresará este reino en el mundo, hasta derribar cada barrera y conducir a todos los hombres al conocimiento de mi Padre y a creer en la verdad salvadora que yo he venido a declarar. Ya, se acerca el reino, y algunos entre vosotros no morirán hasta que hayan visto venir el reino de Dios revestido de gran poder.»" (1569.3) 140:1.6 Mat. 20:25,26.

#### 3. Jesús dio un nuevo mandamiento.

"Después de unos pocos minutos de conversación casual, Jesús se puso de pie y dijo: «Cuando os presenté una parábola indicando de qué manera debéis estar dispuestos a serviros los unos a los otros, dije que deseaba daros un nuevo mandamiento; así lo haré ahora que estoy a punto de dejaros. Vosotros bien conocéis el mandamiento que manda que os améis los unos a los otros;

que ames a tu prójimo como te amas a ti mismo. Pero no estoy plenamente satisfecho aun con esa devoción sincera por parte de mis hijos. Quiero que hagáis actos de amor aún más grandes en el reino de la hermandad creyente. Así pues os doy este nuevo mandamiento: Que os améis los unos a los otros así como yo os he amado. Así todos los hombres sabrán que sois mis discípulos, si os amáis de esa manera." (1944.4) 180:1.1 Juan 13:34,35.

### 4. La medida suprema de afecto.

"«Al daros este nuevo mandamiento, no aflijo vuestra alma con una nueva carga; más bien os traigo nuevo gozo y hago posible para vosotros la experiencia de un nuevo goce al conocer las delicias de donar el afecto de vuestro corazón a vuestros semejantes. Estoy a punto de experimentar la felicidad suprema, aun soportando exteriormente gran congoja, en el acto de donar mi afecto a vosotros y vuestros semejantes.

"«Cuando os invito a amaros unos a los otros, así como yo os he amado, os presento la medida suprema del verdadero afecto, porque el hombre no puede tener mayor amor que éste: el dar la vida por sus amigos. Y vosotros sois mis amigos; seguiréis siendo mis amigos si tan sólo estáis dispuestos a hacer lo que yo os he enseñado. Me habéis llamado Maestro, pero yo no os llamo siervos. Si tan sólo amáis unos a los otros tal como yo os amo, seréis mis amigos, y yo os hablaré por siempre de lo que el Padre me revela." (1944.5) 180:1.2

### 5. Compartir el servicio del maestro.

"«No es sólo que vosotros me habéis elegido, sino que yo también os he elegido a vosotros, y os he ordenado para que salgáis al mundo para rendir el fruto del servicio amante a vuestros semejantes así como yo he vivido entre vosotros y os he revelado al Padre. El Padre y yo trabajaremos con vosotros, y vosotros experimentaréis la divina plenitud de felicidad si obedecéis mi mandamiento de amaros unos a los otros, aun como yo os he amado a vosotros».

"Si quieres compartir la felicidad del Maestro, debes compartir su amor. Y compartir su amor significa que has compartido su servicio. Esa experiencia de amor no te libera de las dificultades de este mundo; no crea un mundo nuevo, pero con toda seguridad hace que el viejo mundo resulte nuevo." (1945.1) 180:1.4

### I. EL MINISTERIO EN EL VIEJO TESTAMENTO

El Viejo Testamento reconocía como ministros únicamente a los sacerdotes y los profetas. El sacerdocio estaba dividido entre sacerdotes —los hijos de Aarón—y los *levitas*—los otros miembros de la tribu de Leví.

### 1. SACERDOTES (Hijos de Aarón)

"Luego revestirás a Aarón con las vestiduras sagradas, lo ungirás y lo consagrarás para que sea mi sacerdote." Ex. 40:13.

### 2. LEVITAS (Sirvientes de los sacerdotes)

"Tú encomendarás a los levitas el cuidado de la Morada del Testimonio, de sus enseres ....Ellos transportarán la Morada...y acamparán alrededor de ella." Núm. 1:50.

"...el diezmo de nuestro suelo será para los levitas, y ellos mismos cobrarán el diezmo." Neh. 10:38.

#### II. EL MINISTERIO EN EL NUEVO TESTAMENTO

En el Nuevo Testamento, todos los creyentes son reconocidos como sacerdotes.

"Pero vosotros sois un linaje elegido, sacerdocio real, nación santa, pueblo de Dios." 1 Pedro 2:9.

"Y ha hecho de nosotros un Reino de Sacerdotes para su Dios y Padre." Apo. 1:6.

El Nuevo Testamento reconoce muchos grupos de ministros.

### 1. APÓSTOLES

"Él mismo "dio" a unos el ser apóstoles; a otros, profetas; a otros, evangelizadores; a otros, pastores y maestros...para las funciones del ministerio." Efe. 4:11,12.

"Pablo...apóstol por vocación." Rom. 1:1.

Refiriéndose a Bernabé: "La gente de la ciudad se dividió: unos a favor de los judíos y otros a favor de los apóstoles." Hechos 14:4.

Refiriéndose a Santiago, el hermano del Señor: "Y no vi a ningún otro apóstol, y sí a Santiago, el hermano del Señor." Gál. 1:19.

Refiriéndose a Andrónico y Junia: "Saludad a Andrónico y Junia, mis parientes y compañeros de prisión, ilustres entre los apóstoles." Rom. 16:7.

#### 2. PROFETAS

"Por aquellos días bajaron unos profetas de Jerusalén a Antioquía." Hechos 11:27.

"Judas y Silas, que eran también profetas, exhortaron con un largo discurso a los hermanos." Hechos 15:32.

"Había también una profetisa, Ana, hija de Fanuel." Lucas 2:36.

Hablando de Juan el Bautista: "Herodes quería matarlo, pero tenía miedo del pueblo, que consideraba a Juan un profeta." Mat. 14:5.

### 3. EVANGELISTAS (los Setenta)

"Al siguiente partimos y llegamos a Cesarea; entramos en casa de Felipe, el evangelista." Hechos 21:8.

"Tú...realiza la función de evangelizador, desempeña a la perfección tu ministerio." 2 Tim. 4:5.

(**Nota**: Timoteo fue primero un evangelista itinerante, y después se convirtió en un pastor asentado)

#### 4. MAESTROS

"Había en la Iglesia fundada en Antioquía profetas y maestros." Hechos 13:1.

### 5. *PASTORES* (Efe. 4:11.)

(Tenga en cuenta que pastor, obispo, miembro del consejo, presbítero y capataz se emplean muchas veces indistintamente. Todos son administradores)

### a. *Obispos*

"A todos los santos en Cristo Jesús, que están en Filipos, con los epíscopos y diáconos." Fil. 1:1. (La lectura marginal de obispos es capataces)

"Es, pues, necesario que el epíscopo sea irreprensible, casado una sola vez, sobrio, sensato, educado, hospitalario, apto para enseñar, ni bebedor ni violento, sino moderado, enemigo de pendencias, desprendido del dinero, que gobierne bien su propia casa y mantenga sumisos a sus hijos con toda dignidad." 1 Tim. 3:2-4.

Al ordenar a Tito como obispo: "Porque el epíscopo, como administrador de Dios, debe ser irreprochable; no arrogante, no colérico, no bebedor, no violento, no dado a negocios sucios;

sino hospitalario, amigo del bien, sensato, justo, piadoso, dueño de sí. "Tito 1:7.8.

### b. Miembros del consejo

"Para que....establecieras presbíteros en cada ciudad, como yo te ordené. El candidato debe ser irreprochable, casado una sola vez, cuyos hijos sean creyentes, no tachados de libertinaje ni de rebeldía." Tito 1:5,6.

"Al día siguiente Pablo, con todos nosotros, fue a casa de Santiago; se reunieron también todos los presbíteros." Hechos 21:18.

Hablando a Timoteo: "No descuides el carisma que hay en ti, que se te comunicó por intervención profética mediante la imposición de las manos del colegio de presbíteros." 1 Tim. 4:14.

"Los presbíteros que ejercen bien su cargo merecen doble remuneración, principalmente los que se afanan en la predicación y en la enseñanza." 1 Tim. 5:17.

"¿Está enfermo alguno entre vosotros? Llame a los presbíteros de la Iglesia, que oren sobre él y le unjan con óleo en el nombre del Señor." Santiago 5:14.

#### c. Presbíteros

1 Tim. 4:14 emplea el término presbítero en lugar de miembro del consejo en la versión King James.

### d. Capataces

"Tened cuidado de vosotros y de toda la grey, en medio de la cual os ha puesto el Espíritu Santo como vigilantes para pastorear la Iglesia de Dios." Hechos 20:28.

(Nota: los guardianes se convierten en capataces en la versión King James)

6. DIÁCONOS Y DIACONISAS. Supervisores de las finanzas y de todos los tipos de servicio social.

"También los diáconos deben ser dignos, sin doblez, no dados a beber mucho vino ni a negocios sucios;

que guarden el Misterio de la fe con una conciencia pura." 1 Tim. 3:8.

"Porque los que ejercen bien el diaconado alcanzan un puesto honroso y grande entereza en la fe." 1 Tim. 3:13.

"Os recomiendo a Febe, nuestra hermana, diaconisa de la Iglesia de Cencreas." Rom. 16:1.

"Las mujeres igualmente deben ser dignas, no calumniadoras, sobrias, fieles en todo." 1 Tim. 3:11.

### III. EL MINISTERIO TERRENAL DE JESÚS

1. Predicar el evangelio—establecer una manera nueva y viva—proclamar el reino de los cielos, la paternidad de Dios y la hermandad de los hombres—curar mentes y cuerpos enfermos.

"Jesús recorría toda la Galilea, enseñando en sus sinagogas, proclamando la Buena Noticia del Reino y curando todas las enfermedades y dolencias de la gente." Mat. 4:23.

"A partir de ese momento, Jesús comenzó a proclamar: "Conviértanse, porque el Reino de los Cielos está cerca"." Mat. 4:17.

(**Nota**: llamado reino de Dios en otros evangelios)

"Por este camino nuevo y vivo, inaugurado por él para nosotros." Heb. 10:20.

2. Proclamar la filiación del hombre con Dios.

"Así serán hijos del Padre que está en el cielo." Mat. 5:45.

"Vuestra recompensa será grande, y seréis hijos del Altísimo." Lucas 6:35.

"Pero a todos los que la recibieron les dio poder de hacerse hijos de Dios." Juan 1:12.

3. Salvar a los pecadores.

"Jesús les dijo: "No son los sanos los que tienen necesidad del médico, sino los enfermos. Yo no he venido a llamar a los justos, sino a los pecadores"." Marcos 2:17.

- 4. Él vino a servir a la humanidad. Iba haciendo el bien.
  - "Yo estoy en medio de vosotros como el que sirve." Lucas 22:27.
  - "El Hijo del hombre no vino para ser servido, sino para servir." Mat. 20:28.
  - "El que quiera ser grande, que se haga servidor de ustedes." Mat. 20:26.
  - "Cómo él pasó haciendo el bien y curando a todos los oprimidos." Hechos 10:38.
- 5. Revelar al Padre y hacer su voluntad.
  - "Nadie conoce al Padre sino el Hijo y aquel a quien el Hijo se lo quiera revelar." Mat. 11:27.
  - "No puedo hacer nada por mi cuenta...Porque no busco mi voluntad, sino la voluntad del que me ha enviado." Juan 5:30.
  - "Porque he bajado del cielo, no para hacer mi voluntad, sino la voluntad del que me ha enviado." Juan 6:38.

### IV. MINISTERIO ANGÉLICO

"Porque él te encomendó a sus ángeles para que te cuiden en todos tus caminos." Salmos 91:11.

"¿Es que no son todos ellos espíritus servidores con la misión de asistir a los que han de heredar la salvación?" Heb. 1:14.

"Usas como mensajeros a los vientos, y a los relámpagos, como ministros." Salmos 104:4.

Vean Heb. 1:7. "Y de los ángeles dice: el que hace a sus ángeles vientos, y a sus servidores llamas de fuego."

"Y unos ángeles se acercaron para servirlo." Mat. 4:11.

"Entonces, se le apareció un ángel venido del cielo que le confortaba." Lucas 22:43.

"Murió el pobre y fue llevado por los ángeles al seno de Abraham." Lucas 16:22.

**Nota**: Hablando del trabajo del ángel guardián después de la muerte, *El libro de Urantia* dice: "Después de tu muerte, tus registros, especificaciones de identidad y la entidad morontial del alma humana —evolucionada por el ministerio conjunto de la mente mortal y del Ajustador divino— son fielmente conservados por el guardián del destino juntamente con todos los demás valores relacionados con tu existencia futura, todo lo que constituye tu yo, tu real yo...." (1246.5) 113:6.1

#### V. MINISTERIO HUMANO

"Del Evangelio, del cual he llegado a ser ministro, conforme al don de la gracia de Dios a mí concedida por la fuerza de su poder." Efe. 3:7.

"Pues me he aparecido a ti para constituirte servidor y testigo de las cosas que de mí has visto." Hechos 26:16.

"Nosotros nos dedicaremos a la oración y al ministerio de la Palabra." Hechos 6:4.

"De ser para los gentiles ministro de Cristo Jesús, ejerciendo el sagrado oficio del Evangelio de Dios." Rom. 15:16.

"Les aseguro que no quedará sin recompensa el que les dé de beber un vaso de agua por el hecho de que ustedes pertenecen a Cristo." Marcos 9:41.

"Y el que quiera ser el primero, que se haga servidor de todos." Marcos 10:44.

"El que quiere ser el primero, debe hacerse el último de todos y el servidor de todos." Marcos 9:35.

"Estaba enfermo y me visitaron, estaba preso y me vinieron a ver...cada vez que lo hicieron con el más pequeño de mis hermanos, lo hicieron conmigo." Mat. 25:36,40.

"Vayan por todo el mundo, anuncien la Buena Noticia a toda la creación." Marcos 16:15.

# **MISERICORDIA**

# I. ¿QUÉ ES LA MISERICORDIA?

1. La misericordia es la justicia atemperada por la sabiduría.

"La misericordia es simplemente justicia atemperada por esa sabiduría que proviene de la perfección del conocimiento y del pleno reconocimiento de la debilidad natural y las limitaciones ambientales de las criaturas finitas. «Nuestro Dios es en extremo compasivo, benigno, paciente y abundante en misericordia». Por tanto «cualquiera que invocare el nombre del Señor será salvado», «porque él perdona abundantemente». «La misericordia del Señor es de eternidad a eternidad»; sí, «su misericordia perdura por siempre». «Yo soy el Señor que imparte benevolencia, juicio y rectitud en la tierra, porque en estas cosas me deleito». «No aflijo voluntariamente ni apesadumbro a los hijos de los hombres», porque yo soy «el Padre de las misericordias y el Dios de todo consuelo»" (38.1) 2:4.1 Salmos 103:8. Joel 2:32. Isa. 55:7. Salmos 103:17; 106:1. Jer. 9:24. Lam. 3:33. 2 Cor. 1:3.

### 2. La misericordia representa una técnica equitativa.

"La misericordia divina representa una técnica equitativa de ajuste entre los niveles universales de perfección e imperfección. La misericordia es la justicia de la Suprema-cía adaptada a las situaciones de lo finito evolutivo, la rectitud de la eternidad modificada para satisfacer a los más altos intereses y al bienestar universal de los hijos del tiempo. La misericordia no es una contravención de la justicia, sino más bien una interpretación comprensiva de las exigencias de justicia suprema tal como se la aplica equitativamente a los seres espirituales subordinados y a las criaturas materiales de los universos evolutivos. La misericordia es la justicia de la Trinidad del Paraíso sabia y amorosamente enviada a las múltiples inteligencias de las creaciones del tiempo y el espacio tal como son formuladas por la divina sabiduría y determinada por la mente omnicognoscente y la voluntad libre y soberana del Padre Universal y de todos sus Creadores asociados." (38.5) 2:4.5

### 3. Las demoras de la misericordia no son interminables.

"Pero estas demoras misericordiosas no son interminables. A pesar de la larga demora (tal como se mide el tiempo en Urantia) en la sentencia de la rebelión de Lucifer, podemos registrar que, durante el período de efectuar esta revelación, se celebró la primera audiencia en el caso pendiente de Gabriel vs. Lucifer en Uversa, y poco tiempo después fue emitido el mandato de los Ancianos de los Días ordenando que Satanás fuera confinado al mundo prisión con Lucifer. Esto pone fin a la habilidad de Satanás de realizar visitas ulteriores a cualquiera de los mundos caídos de Satania. La justicia en un universo dominado por la misericordia puede ser lenta, pero es certera." (616.7) 54:4.8

### 4. La misericordia no es una contravención de la justicia.

"La misericordia es el vástago natural e inevitable de la bondad y el amor. La naturaleza bondadosa de un Padre amante no podría de ningún modo rehusar el prudente ministerio de la misericordia a cada miembro de cada grupo de sus hijos universales. La justicia eterna y la divina misericordia juntas constituyen lo que en la experiencia humana se llamaría *equidad*." (38.4) 2:4.4

### II. DIOS ESTÁ LLENO DE MISERICORDIA

### 1. La riqueza de la misericordia divina.

"La «abundancia de la bondad de Dios conduce al hombre descarriado al arrepentimiento». «Toda buena dádiva y toda dádiva perfecta baja del Padre de las luces». «Dios es bueno; es el refugio eterno del alma de los hombres». «El Señor Dios es misericordioso y benévolo. Es paciente y abundante en bondad y verdad». «¡Probad y ved que el Señor es bueno! Bendito el hombre que en él confía». «El Señor es misericordioso y lleno de compasión. Es el Dios de la salvación». «Sana al acongojado y cura las heridas del alma. Es el benefactor todopoderoso del hombre»." (41.1) 2:6.3 Rom. 2:4. Santiago 1:17. Deut. 33:27. Ex. 34:6. Salmos 34:8; 111:4. Isa. 61:1.

#### 2. La misericordia de Dios es omnisciente.

"El Padre Universal es la única personalidad en todo el universo que realmente conoce el número de las estrellas y los planetas del espacio. Todos los mundos de todos los universos están constantemente en el ámbito de la conciencia de Dios. Dice él también: «Con seguridad he visto la aflicción de mi pueblo, he oído su llanto y conozco sus pesares». Porque «el Señor mira desde el cielo; contempla a todos los hijos de los hombres; desde el lugar de su habitación mira a todos los habitantes de la tierra». Cada hijo creado puede decir en verdad: «El conoce el camino que tomo, y cuando me haya puesto a prueba, saldré como el oro». «Dios conoce nuestro sentarnos y nuestro levantarnos; el comprende nuestros pensamientos desde lejos y conoce todos nuestros caminos». «Todas las cosas están desnudas y se abren ante los ojos de aquél con quien tenemos que ver». Y debería ser consuelo auténtico para todo ser humano comprender que «él conoce vuestro cuerpo; y recuerda que sois polvo». Jesús, al hablar del Dios viviente, dijo: «Vuestro Padre sabe qué necesitáis aun antes de que vosotros se lo pidáis»." (49.1) 3:3.2. Ex. 3:7. Salmos 33:14. Job 23:10. Salmos 139:2. Heb. 4:13. Salmos 103:14. Mat. 6:8.

### 3. Dios es natural y sempiternamente misericordioso.

"Dios es intrínsecamente generoso, naturalmente compasivo, y sempiternamente misericordioso. Y no es necesario jamás que se ejerza ninguna influencia sobre el Padre para suscitar su benevolencia. La necesidad de la criatura es en sí suficiente para asegurar el pleno caudal de su tierna misericordia y de su gracia salvadora. Puesto que Dios conoce todo acerca de sus hijos, es fácil para él perdonar. Cuanto mejor comprenda el hombre a su semejante, tanto más fácil le será perdonarlo, e incluso amarlo." (38.2) 2:4.2

### III. LOS MINISTROS DE LA MISERICORDIA

### 1. El Hijo Eterno es misericordia—amor aplicado.

"Dios es amor, el Hijo es misericordia. La misericordia es amor aplicado, es el amor del Padre en acción en la persona de su Hijo Eterno. El amor de este Hijo Universal es asímismo universal. Si pensamos en el concepto de amor como se lo entiende en un planeta con sexos, podemos decir que el amor de Dios es más comparable al amor de un padre, mientras que el amor del Hijo Eterno se asemeja más al afecto de una madre. Ciertamente crudas son estas simples ilustraciones, pero las empleo con la esperanza de transmitir a la mente humana la idea de que existe una diferencia, no en contenido divino sino en calidad y técnicas de expresión, entre el amor del Padre y el amor del Hijo." (75.10) 6:3.5

### 2. El Hijo Eterno es el gran ministro de la misericordia.

"El Hijo participa de la justicia y la rectitud de la Trinidad, pero estas características de divinidad están veladas por la personalización infinita del amor y la misericordia del Padre; el Hijo es la revelación del amor divino a los universos. Tal como Dios es amor, así el Hijo es misericordia. El Hijo no puede amar más que el Padre, pero puede mostrar misericordia a las criaturas de otra manera más, porque no sólo es un creador primordial como el Padre, sino que es también el Hijo Eterno del mismo Padre, participando así de la experiencia de filiación de todos los otros hijos del Padre Universal.

"El Hijo Eterno es el gran ministro de la misericordia a toda la creación. La misericordia es la esencia del carácter espiritual del Hijo. Los mandatos del Hijo Eterno, tal como salen de los circuitos espirituales de la Segunda Fuente y Centro, son afinados en las notas de la misericordia." (75.6) 6:3.1

### 3. El Espíritu Infinito también es un ministro de la misericordia.

"Aunque comparte en todo sentido la perfección, la rectitud y el amor del Padre Universal, el Espíritu Infinito manifiesta una inclinación hacia los atributos de misericordia del Hijo Eterno, convirtiéndose así en el ministro de la misericordia de las Deidades del Paraíso para el gran universo. Por siempre jamás —universal y eternamente— el Espíritu es un ministro de misericordia, porque, así como los Hijos divinos revelan el amor de Dios, así el Espíritu divino representa la misericordia de Dios." (92.7) 8:2.6

### 4. El ministerio de la misericordia es el propósito de los otorgamientos.

"El propósito de estos autootorgamientos en forma de las criaturas consiste en permitir que dichos Creadores se tornen soberanos sabios, compasivos, justos y comprensivos. Estos Hijos divinos son innatamente justos, pero se vuelven comprensivamente misericordiosos como resultado de estas experiencias sucesivas de autootorgamiento; son por naturaleza misericordiosos, pero estas experiencias los tornan misericordiosos en formas nuevas y adicionales. Estos autootorgamientos constituyen el último paso en su instrucción y capacitación para la tarea sublime de gobierno de los universos locales en la justicia divina y por rectitud de juicio." (1308.4) 119:0.4

### 5. Jesús es un amigo misericordioso.

"Jesús conoce los pensamientos y los sentimientos, los deseos y los impulsos, de los mortales evolucionarios y ascendentes de los reinos, desde su nacimiento hasta su muerte. Ha vivido la vida humana desde los comienzos del yo físico, intelectual y espiritual, pasando por la infancia, la adolescencia, la juventud y la edad adulta, llegando hasta la experiencia humana de la muerte. No sólo pasó a través de estos períodos humanos comunes y conocidos de avance intelectual y espiritual, sino que *también* experimentó plenamente esas fases más elevadas y avanzadas que consisten en la reconciliación del humano con el Ajustador, que tan pocos mortales de Urantia consiguen alcanzar. Así pues experimentó la plena vida del hombre mortal, no sólo como la se vive en vuestro mundo, sino también como se la vive en todos los otros mundos evolucionarios del tiempo y del espacio, incluso en los más elevados y avanzados de todos los mundos ya establecidos en luz y vida." (1425.4) 129:4.5

#### 6. Para recibir misericordia, debes mostrar misericordia.

"Aquellos que reciban misericordia, deberán mostrar misericordia; no juzguéis, para que no seáis juzgados. Se os juzgará con el mismo espíritu con el cual vosotros juzguéis al prójimo. La misericordia no abroga por completo la justicia universal. Finalmente será verdad, «el que cierra sus oídos al clamor del pobre, también él clamará algún día por ayuda, y nadie le oirá». La sinceridad de cualquier oración asegura que será escuchada; la sabiduría espiritual y la coherencia con el universo de una súplica, determina el momento, la manera y el grado de la respuesta. Un padre sabio no responde *literalmente* a las súplicas tontas de sus hijos ignorantes e inexpertos, aunque estos hijos pueden derivar gran placer y una real satisfacción del alma al hacer súplicas tan absurdas." (1639.1) 146:2.6 Mat. 5:7; 7:1,2. Prov. 21:13.

### LA MISERICORDIA COMO SE PRESENTA EN LA BIBLIA

1. La compasión divina está por encima de todo.

"El Señor es bueno con todos y tiene compasión de todas sus criaturas." Salmos 145:9.

2. Dios es el Padre de las misericordias.

"Padre de las misericordias y Dios de toda consolación." 2 Cor. 1:3.

3. Dios es rico en misericordia.

"Pero Dios, rico en misericordia, por el grande amor con que nos amó—." Efe. 2:4.

4. Estamos desposados con Dios en la misericordia.

"Te desposaré en la justicia y el derecho, en el amor y la misericordia." Oseas 2:21.

5. La tapa de la misericordia está sobre el arca de la ley.

"Y pondrás la tapa de la misericordia en la parte superior del arca." Ex. 25:21.

6. Dios es misericordioso y lleno de gracia.

"Pero tú, Señor, Dios compasivo y bondadoso, lento para enojarte, rico en amor y fidelidad." Salmos 86:15.

7. La bondad y la misericordia nos acompañan.

"Tu bondad y tu gracia me acompañan a lo largo de mi vida" Salmos 23:6.

8. El Salmo de la Misericordia.

Cada uno de los veinticinco versos del Salmo 136 acaban con: "Porque es eterno su amor".

Otros pasajes en los que "misericordia" se ha traducido por "amor" son: Salmos 25:10; 57:10; 85:10; 130:7. Oseas 6:6; 10:12.

9. El misericordioso recibirá misericordia.

"Felices los misericordiosos, porque obtendrán misericordia." Mat. 5:7.

10. Deberíamos mostrar misericordia con alegría.

"El que da, con sencillez; el que ejerce la misericordia, con jovialidad." Rom. 12:8.

**Nota**: en el Viejo y el Nuevo Testamento, las palabras empleadas en lugar de misericordia son: compasión, piedad, bondad, amabilidad y bondad afectuosa.

# ORACIÓN Y ADORACIÓN

## I. ADORACIÓN DE LA NATURALEZA

- 1. La primera adoración fue sugerida por los objetos de la naturaleza que estaban cerca. (944.2) 85:0.2
- 2. El hombre mortal ha adorado todo lo que se encuentra en la faz de la tierra, incluyéndose a sí mismo. (944.4) 85:0.4
- 3. El primer objeto de adoración fue una piedra. (944.5) 85:1.1
- 4. Las colinas y las montañas fueron objeto primitivo de adoración; los dioses vivían en las montañas, los demonios en cuevas. (945.3) 85:1.5
- 5. Los cultos de la adoración de los árboles están entre los grupos religiosos más antiguos. (945.6) 85:2.3
- 6. Las nubes, la lluvia y el granizo asustaban al hombre primitivo. (947.2) 85:4.3
- 7. La adoración de la naturaleza llevó a la deificación del sol, la luna y las estrellas. (947.4) 85:5.1
- 8. El fuego fue objeto de adoración durante mucho tiempo. (947.3) 85:4.4
- 9. El miedo primitivo del hombre se volvió religioso a medida que la naturaleza se fue personificando, espiritualizando y finalmente deificando. (950.2) 86:0.2

#### II. AZAR Y SUERTE

- 1. El hombre primitivo vivía con miedo al azar—la existencia era un juego. (950.6) 86:1.4
- 2. Incluso el sabio dijo: "Ni es de los ligeros la carrera, ni la guerra de los fuertes." (951.2) 86:1.6
- 3. El salvaje lo personalizaba todo—tanto la naturaleza como el azar. (951.5) 86:2.3
- 4. Pronto la buena suerte se empezó a asociar con los buenos espíritus y la mala suerte con los espíritus malignos. (955.9) 86:6.4
- 5. El salvaje pagó voluntariamente las primas de temor y obsequios a los sacerdotes para obtener su póliza de seguro mágico contra la mala suerte. (956.4) 86:7.1
- 6. El hombre moderno ha trasladado las operaciones de seguro del ambiente sacerdotal y religioso al mundo de la economía. (956.5) 86:7.2

#### III. EL CULTO A LOS FANTASMAS

- 1. El temor a los fantasmas fue la fuente de todas las religiones mundiales. (961.2) 87:4.1
- 2. El hombre consideraba que los espíritus y los fantasmas tenían derechos casi ilimitados, pero ningún deber. (962.2) 87:5.1

- 3. La depreciación de uno mismo fue un esfuerzo para evitar los celos de los fantasmas. Todo esto llevó a la modestia y la reserva civilizada. (963.2) 87:5.7
- 4. El esfuerzo por aplacar a los fantasmas y sobornar a los espíritus llevó a una filosofía mundial. (963.4) 87:5.9
- 5. El culto a los fantasmas tornó inevitable la adoración a los antepasados. (960.5) 87:3.1
- 6. La religión evolucionaria nace del temor a lo desconocido, lo inexplicable y lo incomprensible.. (986.3) 90:0.3

## IV. MIEDO A LA MUERTE

- 1. Para el hombre primitivo, la muerte era la combinación más aterradora de azar y misterio. (952.3) 86:3.1
- 2. Los sueños dieron origen a la creencia en una existencia futura. (953.1) 86:4.2
- 3. El culto a los fantasmas llevó a la creencias en encarnaciones recurrentes. (953.4) 86:4.5
- 4. Se temía a la muerte porque significaba la liberación de otro fantasma de su cuerpo físico. (958.3) 87:1.1
- 5. El servicio fúnebre fue un esfuerzo para deshacerse del fantasma. (959.4) 87:2.3
- 6. El hombre heredó un medio ambiente natural, adquirió un medio ambiente social e imaginó un medio ambiente fantasmal. El estado es la reacción del hombre a su medio ambiente natural, el hogar a su medio ambiente social, la iglesia a su medio ambiente fantasmal ilusorio. (955.6) 86:6.1

## V. FETICHES, AMULETOS Y MAGIA

- 1. Durante mucho tiempo el "aliento de vida" fue un fetiche. (955.1) 86:5.13
- 2. La doctrina de posesión por los espíritus es fetichismo. (967.1) 88:0.1
- 3. La creencia en las reliquias es fruto del culto a los fetiches. (968.6) 88:2.1
- 4. La magia llevó a la ciencia; la astrología llevó a la astronomía; los números mágicos, a las matemáticas. (972.5) 88:6.5
- 5. La magia todavía perdura—muchos fósiles del idioma aportan evidencias—hechizado, embelesado y asombrado. (972.7) 88:6.7
- 6. La magia antigua fue el capullo de la ciencia moderna. (973.1) 88:6.8

#### VI. SACRAMENTOS Y RITUALES

- 1. La salvación dependía de votos, juramentos, promesas, ayunos y oraciones. Luego llegó la negación de uno mismo, el sufrimiento y la privación. (965.3) 87:6.16
- 2. El culto del sacrificio evolucionó en el culto del sacramento. (984.3) 89:9.4

- 3. Las observancias religiosas evolucionaron a través del aplacamiento, evitación, exorcismo, coerción, conciliación y propiciación hasta el sacrificio, la expiación y la redención. (986.1) 90:0.1
- 4. El rito santifica la costumbre y perpetúa los mitos. (992.3) 90:5.2
- 5. El misticismo a menudo lleva al aislamiento social y al fanatismo religioso. (1000.2) 91:7.1
- 6. La gente común ansiaba consuelo y promesas de salvación. (1081.4) 98:4.1

## VII. LA ORACIÓN EN EVOLUCIÓN

- 1. Las formas más primitivas de oración no estaban dirigidas a la Deidad—eran como decir: "Deséame suerte." (994.2) 91:0.2
- 2. Con la conciencia de los dioses, dichas expresiones llegaron a los niveles de la verdadera oración. (994.3) 91:0.3
- 3. El hombre rezaba antes de conocer a Dios—cuando necesitaba ayuda o cuando se regocijaba. (1001.5) 91:8.1
- 4. Las formas primitivas de oración eran negociaciones, regateos con los dioses. (983.6) 89:8.8
- 5. La oración primitiva no fue adoración; era una petición negociadora de salud, riqueza y vida. (983.6) 89:8.8
- 6. La oración puede ser un grito airado de venganza o la expresión regocijada de un hijo liberado de Dios. (1001.11) 91:8.7

## VIII. EL ÁMBITO DE LA ORACIÓN

- 1. La oración es la comunión del hombre con su Hacedor. (996.3) 91:2.5
- 2. Es imposible separar los aspectos psicológicos y espirituales de la oración. (997.4) 91:3.6
- 3. Ninguna oración puede ser ética cuando el que solicita busca la ventaja egoísta sobre sus semejantes. (997.6) 91:4.1
- 4. La oración no debe prostituirse hasta el punto de volverse un sustituto de la acción. (997.7) 91:4.2
- 5. La oración no cambia a Dios, pero puede efectuar grandes cambios en el que ora. (998.3) 91:4.5
- 6. La oración es una cura segura contra la costumbre de criticar a los demás. (998.6) 91:5.3
- 7. Deberíamos ser tolerantes con los que rezan al estilo antiguo. (999.3) 91:5.7
- 8. La oración no es la cura de los males orgánicos. (999.5) 91:6.2
- 9. La oración enriquece la vida; la adoración ilumina el destino. (1123.5) 102:4.5
- 10. Jesús enseñó dieciseis condiciones para la oración eficaz. (1638.1) 146:2.1

## IX. LA VERDADERA ADORACIÓN

- 1. En el sentido más elevado, adoramos al Padre Universal y sólo a él. (65.3) 5:3.1
- 2. La adoración es enviada por el circuito de la personalidad del Padre. (65.4) 5:3.2
- 3. La adoración no pide nada en favor del que adora. (65.5) 5:3.3
- 4. Desde el punto de vista de la adoración, Dios es uno—una Deidad unificada y personal. (640.4) 56:4.5
- 5. La adoración es el regocijo más elevado de la existencia en el Paraíso. (304.3) 27:7.5

## X. LA AUTÉNTICA RELIGIÓN

- 1. El culto cristiano primitivo fue el más eficaz, pero hoy ha sido debilitado por la pérdida de muchas ideas fundamentales.. (965.8) 87:7.4
- 2. Ningún culto puede sobrevivir a menos que comprenda un misterio poderoso. (966.4) 87:7.9
- 3. Las doctrinas pueden diferir, pero en la adoración se logra la unidad. (1012.5) 92:7.4
- 4. La religión es el cimiento y la estrella guiadora de toda civilización duradera. (1013.10) 92:7.15
- 5. Jesús amplió el alcance del prójimo hasta comprender a toda la humanidad. (1133.7) 103:5.2
- 6. Lo que necesitan tanto la ciencia como la religión es una autocrítica sin miedo. (1138.5) 103:7.7
- 7. La religión de los hebreos exaltaba la moral, los griegos la belleza. Pablo predicaba sobre la fe, la esperanza y la caridad. Jesús reveló una religión de amor, seguridad y servicio. (2095.3) 196:3.19
- 8. Para Jesús, la oración era "hacer la voluntad del Padre"—una forma de vida religiosa. (2088.5) 196:0.10

#### XI. RELIGIÓN Y CIVILIZACIÓN

- 1. El poder de una idea yace, no en su verdad, sino más bien en la intensidad de su atracción. (1005.5) 92:3.3
- 2. La religión ha dificultado de muchas maneras el desarrollo social, pero sin religión no existiría moral ni ética duradera. (1006.3) 92:3.6
- 3. La religión evolucionaria ha sido la institución humana más cara pero incomparablemente más eficaz. (1006.5) 92:3.8
- 4. La religión es el flagelo eficiente de la evolución que impulsa sin compasión a la humanidad indolente y sufriente de un estado natural de inercia intelectual hasta los niveles más altos del raciocinio y la sabiduría. (1006.6) 92:3.9
- 5. La iglesia, al fomentar la degeneración racial, ha retrasado el progreso de la civilización. (1088.6) 99:3.5

- 6. En estos tiempos agitados como nunca antes, el hombre necesita la estabilización de una religión sólida. (1090.2) 99:4.6
- 7. La cosmología de la revelación Urantia no es inspirada. (1109.3) 101:4.2
- 8. Toda nueva revelación de la verdad ha originado un nuevo culto—con un simbolismo nuevo y apropiado. (966.1) 87:7.6
- 9. Ha habido cinco revelaciones de época en Urantia:
  - 1. Las enseñanzas dalamatianas.
  - 2. Las enseñanzas edénicas.
  - 3. Melquisedek de Salem.
  - 4. Jesús de Nazaret.
  - 5. Los documentos de Urantia. (1007.4) 92:4.4

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Salmos 66:18. Prov. 21:13. I Juan 5:14, 15. Salmos 34:17. Prov. 15:8. Juan 15:7. Salmos 37:4. Santiago 1:5. Lucas 18:1. Marcos 14:38. Fil. 4:6, 19. Jer. 29:12, 13. Salmos 92:1. Col. 4:2. I Tes. 5:18.

# **PARAÍSO**

# I. LA NATURALEZA DEL PARAÍSO

- 1. El Padre Universal reveló el potencial de infinidad de su yo no personal como Paraíso. (127.1) 11:9.3
- 2. El Paraíso no es esférico—es elipsoide. (119.3) 11:2.2
- 3. El espacio y el tiempo no existen en el Paraíso. (2.13) 0:1.13
- 4. El Paraíso es el centro del universo de universos. (118.1) 11:0.1
- 5. El Paraíso es el centro geográfico de la infinidad. (126.7) 11:9.2
- 6. El Paraíso está inmóvil—es el Absoluto del control de gravedad material. (7.10) 0:4.12
- 7. El Paraíso está compuesto de absolutum. (120.1) 11:2.9
- 8. El Paraíso es el absoluto de los modelos originales. (127.3) 11:9.5
- 9. El Paraíso está dividido en tres ámbitos:
  - 1. Paraíso superior.
  - 2. Paraíso periférico.
  - 3. Paraíso bajo. (119.5) 11:2.4
- 10. El Paraíso no es un creador—es un controlador único. (7.11) 0:4.13
- 11. El Paraíso no es Deidad—tampoco es consciente. (127.2) 11:9.4

#### II. LA RESIDENCIA DIVINA

- 1. El Paraíso es la morada del Dios eterno. (1.5) 0:0.5
- 2. El Padre Universal está cósmicamente enfocado, espiritualmente personalizado, y geográficamente reside en el Paraíso. (118.4) 11:1.2

#### III. EL PARAÍSO SUPERIOR

- 1. El Paraíso superior consiste en tres esferas:
  - 1. Presencia de la Deidad.
  - 2. Esfera Santísima.
  - 3. Área Santa. (120.4) 11:3.1

- 2. Cada una de las numerosas unidades residenciales alberga mil millones de grupos de trabajo. (121.1) 11:3.4
- 3. La adoración es la mayor alegría de los residentes del Paraíso. (304.3) 27:7.5
- 4. El Paraíso es el destino de todos los mortales ascendentes. (126.6) 11:9.1

# IV. EL PARAÍSO PERIFÉRICO

- 1. En el Paraíso periférico están los campos de desembarco y de envío; también las sedes personales de la focalización de la fuerza de los Siete Espíritus Maestros. (121.2) 11:4.1
- 2. Aquí están las enormes áreas de exhibición histórica y profética. (121.4) 11:4.3

# V. EL PARAÍSO BAJO

- 1. En el Paraíso bajo tienen su origen todos los circuitos de la energía física. (122.1) 11:5.1
- 2. Aquí está la presencia espacial del Absoluto No Cualificado. (122.7) 11:5.7
- 3. En el Paraíso bajo se encuentra el centro de la respiración del espacio. (122.5) 11:5.5
- 4. El Paraíso existe sin tiempo y no tiene una ubicación en el espacio. (120.2) 11:2.10
- 5. El espacio es una dádiva del Paraíso. (124.5) 11:7.4

# **PERSONALIDAD**

#### I. PERSONALIDAD DE LA DEIDAD

#### I. Dios es una personalidad infinita.

"No permitáis que la magnitud de Dios, su infinitud, obscurezca ni eclipse su personalidad. «Aquel que concibió el oído, ¿no oirá? Aquel que formó el ojo, ¿no verá?» El Padre Universal es la cumbre de la personalidad divina; él es el origen y el destino de la personalidad a través de toda la creación. Dios es infinito y personal; es una personalidad infinita. El Padre es verdaderamente una personalidad, a pesar de que la infinitud de su persona le coloca por siempre fuera del alcance de la plena comprensión de los seres materiales y finitos." (27.3) 1:5.1 Salmos 94:9.

#### 2. Dios es también mucho más que personalidad.

"Dios es mucho más que una personalidad, tal como la mente humana entiende la personalidad; él es incluso mucho más que cualquier concepto posible de una superpersonalidad. Pero es totalmente fútil discutir estos conceptos incomprensibles de la personalidad divina con las mentes de las criaturas materiales cuyo máximo concepto de la realidad del ser consiste en la idea e ideal de la personalidad. El concepto más elevado posible del Creador Universal a que tiene acceso la criatura material está contenido dentro de los ideales espirituales de la idea exaltada de la personalidad divina. Por tanto, aunque vosotros podáis saber que Dios debe ser mucho más que el concepto humano de la personalidad, igualmente conocéis bien que el Padre Universal no puede de ningún modo ser nada menos que una personalidad eterna, infinita, verdadera, buena y bella." (27.4) 1:5.2

#### 3. Dios no es una personalidad egocéntrica.

"La personalidad divina no es egocéntrica; la autodistribución y el compartir de la personalidad caracterizan la identidad divina con libre albedrío. Las criaturas anhelan la asociación con otras criaturas personales; los Creadores se sienten motivados a compartir su divinidad con sus hijos universales; la personalidad del Infinito se revela como el Padre Universal, que comparte la realidad de su ser y la igualdad del yo con dos personalidades coordinadas: el Hijo Eterno y el Actor Conjunto." (109.1) 10:1.3

#### 4. Cómo personaliza la Deidad.

"En esta transacción original, el YO SOY teórico alcanzó la realización de la personalidad volviéndose el Padre Eterno del Hijo Original, a la vez que simultáneamente se volvía la Fuente Eterna de la Isla de Paraíso. En coexistencia con la diferenciación del Hijo respecto del Padre, y en presencia del Paraíso, apareció la persona del Espíritu Infinito y el universo central de Havona. Con la aparición de la Deidad personal coexistente, el Hijo Eterno y el Espíritu Infinito, el Padre escapó, como personalidad, de la difusión, que de otra manera hubiera sido inevitable, por todo el potencial de la Deidad Total. De allí en adelante, es tan sólo en asociación de Trinidad con sus dos iguales en la Deidad, en que el Padre llena todo el potencial de Deidad, mientras que la Deidad experiencial se actualiza cada vez más en los niveles de divinidad de la Supremacía, la Ultimidad y la Absolutez." (6.2) 0:3.22

# II. ¿QUÉ ES LA PERSONALIDAD?

1. La personalidad es una realidad que no cambia.

"La personalidad del hombre mortal no es ni cuerpo, ni mente, ni espíritu; tampoco es el alma. La personalidad es la única realidad invariable en una experiencia por otra parte constantemente cambiante de la criatura; y une todos los demás factores asociados de la individualidad. La personalidad es el don único que el Padre Universal hace a las energías vivientes y asociadas de materia, mente y espíritu, y que sobrevive con la supervivencia del alma morontial." (9.1) 0:5.11

2. La mente es la arena de la personalidad.

"La mente material es la arena en la cual viven las personalidades humanas, tienen autoconciencia, toman decisiones, eligen a Dios o lo abandonan, se eternizan o se destruyen a sí mismos." (1216.4) 111:1.3

3. Dimensiones de la personalidad.

"El tipo de personalidad que es donado a los mortales urantianos tiene una potencialidad de siete dimensiones de autoexpresión o realización de la persona. Estos fenómenos dimensionales son realizables como tres en el nivel finito, tres en el nivel absonito, y uno en el nivel absoluto. En los niveles subabsolutos esta dimensión séptima o de la totalidad es experienciable como el *hecho* de la personalidad. Esta suprema dimensión es un absoluto asociable y, aunque no infinito, es dimensionalmente potencial para la penetración subinfinita de lo absoluto.

"Las dimensiones finitas de la personalidad tienen que ver con la longitud, profundidad y amplitud cósmicas. La longitud indica significado; la profundidad significa valor; la amplitud comprende el discernimiento —la capacidad de experimentar una conciencia indiscutible de la realidad cósmica." (1226.13) 112:1.9

4. El concepto divino de la personalidad.

"No perdáis jamás de vista las perspectivas antipodales de la personalidad tal como es concebida por Dios y por el hombre. El hombre ve y comprende la personalidad, mirando desde lo finito hacia lo infinito; Dios mira de lo infinito a lo finito. El hombre posee el tipo más bajo de personalidad; Dios, el más alto, incluso supremo, último y absoluto. Por lo tanto, los mejores conceptos de la personalidad tuvieron que esperar pacientemente la aparición de ideas mejoradas de la personalidad humana, especialmente la revelación ampliada de la personalidad tanto divina como humana en la vida de otorgamiento en Urantia de Micael, un Hijo Creador." (30.2) 1:6.3

5. La personalidad no puede definirse.

"Aunque dificilmente podemos tratar de definir la personalidad, podemos intentar narrar nuestra comprensión de los factores conocidos que contribuyen a constituir el conjunto de energías materiales, mentales y espirituales cuya interasociación constituye el mecanismo por el cual y en el cual y a través del cual el Padre Universal hace que funcione la personalidad donada." (194.2) 16:8.2

6. La espontaneidad divina de la personalidad.

"El otorgamiento de personalidad a la criatura confiere una liberación relativa a partir de la respuesta esclavizada a la causación antecedente, y las personalidades de todos estos seres morales, evolutivos u otros, están centradas en la personalidad del Padre Universal. Ellos son atraídos siempre hacia su presencia en el Paraíso por esa afinidad del ser que constituye el vasto y universal círculo familiar y el circuito fraterno del Dios eterno. Existe un parentesco de espontaneidad divina en toda personalidad." (71.4) 5:6.9

#### III. LA FUENTE DE LA PERSONALIDAD

#### 1. Dios es personalidad.

"En ausencia de Dios, y con excepción de su persona excelsa y central, no habría personalidad alguna a través de todo el vasto universo de universos. *Dios es personalidad*." (28.4) 1:5.7

#### 2. Dios es la fuente de toda personalidad.

"El Padre Universal es el secreto tanto de la realidad de la personalidad, como del otorgamiento de la personalidad y del destino de la personalidad. El Hijo Eterno es la personalidad absoluta, el secreto de la energía espiritual, de los espíritus morontiales y de los espíritus perfeccionados. El Actor Conjunto es la personalidad espíritumente, la fuente de la inteligencia, la razón y la mente universal. Pero la Isla del Paraíso es no personal y extraespiritual, siendo la esencia del cuerpo universal, la fuente y centro de la materia física y el modelo maestro absoluto de la realidad material universal." (8.5) 0:5.5

## 3. Cómo conseguimos nuestra personalidad.

"La capacidad para la personalidad divina es intrínseca en el Ajustador prepersonal; la capacidad para la personalidad humana existe potencialmente en la dote de la mente cósmica del ser humano. Pero la personalidad experiencial del hombre mortal no es observable como una realidad activa y funcional hasta después de que el vehículo de la vida material de la criatura mortal haya sido tocado por la divinidad liberadora del Padre Universal, siendo así lanzado a los mares de la experiencia como personalidad autoconsciente, autodeterminada (relativamente) y autocreadora. El yo material es verdadera e *incualificablemente personal*." (71.1) 5:6.6

#### 4. Solo el Padre otorga la personalidad.

"El otorgamiento de la personalidad es la función exclusiva del Padre Universal, la personalización de los sistemas vivientes de energía que él otorga con los atributos de conciencia creadora relativa y con el correspondiente control en forma de libre albedrío. No hay personalidad aparte de Dios el Padre, y no existe personalidad ninguna sino por Dios el Padre. Los atributos fundamentales del yo humano, así como el núcleo en forma de Ajustador absoluto de la personalidad humana, son dones del Padre Universal, que actúa en su dominio exclusivamente personal del ministerio cósmico." (70.5) 5:6.4

#### 5. Dios otorga y conserva toda personalidad.

"El Padre Universal es el Dios de las personalidades. El dominio de la personalidad en el universo, desde la criatura mortal y material más inferior hasta los seres más elevados con dignidad de creador y condición divina, tiene su centro y circunferencia en el Padre Universal. Dios el Padre es el otorgador y el conservador de toda personalidad. Y el Padre Paradisiaco es

asímismo el destino de todas las personalidades finitas que sinceramente eligen hacer la voluntad divina, los que aman a Dios y anhelan ser como él." (70.2) 5:6.1

## 6. La personalidad es un misterio universal.

"La personalidad es uno de los misterios no resueltos de los universos. Podemos formar conceptos apropiados de los factores que entran en la composición de las diversas órdenes y niveles de personalidades, pero no comprendemos plenamente la verdadera naturaleza de la personalidad misma. Percibimos claramente los numerosos factores que, cuando se combinan, constituyen el vehículo de la personalidad humana, pero no comprendemos plenamente la naturaleza y significación de tal personalidad finita." (70.3) 5:6.2

#### IV. LA PERSONALIDAD HUMANA

## 1. Personalidad y ego.

"En el organismo humano la suma de sus partes constituye el yo —la individualidad— pero dicho proceso no tiene absolutamente nada que ver con la personalidad, que es el unificador de todos estos factores en cuanto se relacionan a las realidades cósmicas." (1227.8) 112:1.18

#### 2. Relaciones de personalidad.

"El conocimiento produce orgullo en el hecho de la personalidad; la sabiduría es la conciencia del significado de la personalidad; la religión es la experiencia del conocimiento del valor de la personalidad; la revelación es la seguridad de la supervivencia de la personalidad." (1122.5) 102:3.9

#### 3. Los círculos psíquicos y la personalidad.

"Los círculos psíquicos no son exclusivamente intelectuales, tampoco son totalmente morontiales; tienen que ver con el estado de la personalidad, el logro de la mente, el crecimiento del alma y la sincronización con el Ajustador. La travesía exitosa de estos niveles requiere el funcionamiento armónico de *toda la personalidad*, no meramente de alguna fase de la misma. El crecimiento de las partes no equivale a la maduración auténtica del todo; en realidad las partes crecen en proporción a la expansión del yo entero —todo el yo— material, intelectual y espiritual." (1209.3) 110:6.3

#### 4. Las búsquedas de la personalidad.

"La autoconciencia es en esencia conciencia comunal: Dios y el hombre, Padre e hijo, Creador y criatura. En la autoconciencia humana existen cuatro comprensiones latentes e inherentes de la realidad universal:

- "1. La búsqueda del conocimiento, la lógica de la ciencia.
- "2. La búsqueda de los valores morales, el sentido del deber.
- "3. La búsqueda de los valores espirituales, la experiencia religiosa.

"4. La búsqueda de los valores de la personalidad, la habilidad de reconocer la realidad de Dios como personalidad y la comprensión paralela de nuestra relación fraternal con las demás personalidades." (196.5) 16:9.9

5. La personalidad humana es una sombra de la divina.

"La personalidad humana es la imagen-sombra espacio-temporal proyectada por la divina personalidad del Creador, y jamás se puede comprender adecuadamente realidad alguna mediante el examen de su sombra. Las sombras deben interpretarse en términos de la verdadera substancia." (29.7) 1:6.1

6. El reconocimiento de la personalidad por los Directores del Censo.

"Los Directores del Censo se preocupan de los seres humanos —así como también de otras criaturas volitivas— tan sólo hasta el punto de registrar el hecho de la función de la voluntad. No se ocupan de los registros de tu vida y de tus acciones; no son en ningún sentido personalidades que registran. El Director del Censo de Nebadon, número 81.412 de Orvonton, actualmente estacionado en Salvington, está en este mismo momento personalmente consciente de tu presencia viviente aquí en Urantia; y otorgará a los registros confirmación de tu muerte en el momento en que cesas de funcionar como criatura volitiva." (267.5) 24:2.7

## V. CÓMO FUNCIONA LA PERSONALIDAD

1. La personalidad actúa en muchos niveles universales.

"El Padre Universal dona personalidad a las numerosas órdenes de seres a medida que funcionan en los distintos niveles de la realidad universal. Los seres humanos de Urantia están dotados de personalidad del tipo finito mortal, funcional en el nivel de los hijos ascendentes de Dios." (194.1) 16:8.1

2. La personalidad nos dota de identidad.

"Las personalidades pueden asemejarse, pero no son nunca idénticas. Las personas de una serie, tipo, orden o modelo original específicos pueden asemejarse unas a otras y efectivamente se asemejan, pero no son nunca idénticas. La personalidad es esa característica de un individuo que *conocemos*, y que nos permite identificar a dicho ser en algún momento futuro sea cual fuere la naturaleza y grado de los cambios de forma, mente, o estado espiritual. La personalidad es esa parte de todo individuo que nos permite reconocer e identificar positivamente a esa persona como la que hemos conocido anteriormente, aunque haya cambiado mucho debido a la modificación del vehículo de expresión y manifestación de su personalidad." (194.4) 16:8.4

3. Dos rasgos universales de la personalidad.

"La personalidad de la criatura se distingue por dos fenómenos automanifestantes y característicos de conducta reactiva mortal: la autoconciencia y el relativo libre albedrío asociado.

"La autoconciencia consiste en la conciencia intelectual de la realidad de la personalidad; incluye la habilidad de reconocer la realidad de otras personalidades. Indica la capacidad para experiencia individualizada en las realidades cósmicas y con ellas, equivalentes al logro del estado de identidad en las relaciones de la personalidad en el universo. La autoconciencia connota el reconocimiento de la realidad de la ministración de la mente y la comprensión de la independencia relativa del libre albedrío creador y determinador." (194.5) 16:8.5

## 4. El ámbito de la personalidad humana.

"El relativo libre albedrío que caracteriza la autoconciencia de la personalidad humana se ocupa de:

- "1. Decisión moral, sabiduría superior.
- "2. Elección espiritual, discernimiento de la verdad.
- "3. Amor altruista, servicio de hermandad.
- "4. Cooperación con propósito, lealtad de grupo.
- "5. Discernimiento cósmico, la comprensión de los significados universales.
- "6. Dedicación de la personalidad, devoción incondicional a hacer la voluntad del Padre.
- "7. Adoración, la búsqueda sincera de los valores divinos y el amor de todo corazón del Dador divino de valores." (194.7) 16:8.7

## 5. Los atributos de la personalidad.

"El tipo urantiano de personalidad humana puede ser considerado como funcionando en un mecanismo físico que consiste en la modificación planetaria del tipo nebadónico del organismo, que pertenece a la orden electroquímica de activación de la vida y está dotado de la orden nebadónica de la serie de mente cósmica orvontónica del modelo original de reproducción. La dotación del don divino de la personalidad en tal mecanismo mortal dotado de mente confiere la dignidad de la ciudadanía cósmica y permite que dicha criatura mortal se torne reactiva al reconocimiento constitutivo de las tres realidades mentales básicas del cosmos:

- "1. El reconocimiento matemático o lógico de la uniformidad de la causación física.
- "2. El reconocimiento razonado de la obligación de la conducta moral.
- "3. La comprensión por la fe de la adoración fraternal de la Deidad, asociada con el servicio amante a la humanidad.

"La plena función de dicha dotación de la personalidad es la comprensión inicial del parentesco con la Deidad. Dicho yo, morado por un fragmento prepersonal de Dios el Padre, es en efecto y de hecho un hijo espiritual de Dios. Dicha criatura no sólo revela la capacidad de recibir el don de la presencia divina sino que también exhibe la respuesta reactiva al circuito de la gravedad de personalidad del Padre Paradisiaco de todas las personalidades." (195.2) 16:8.15

#### VI. LOS AJUSTADORES Y LA PERSONALIDAD

#### 1. La personalidad precede a los Ajustadores.

"La personalidad es una dotación única de naturaleza original cuya existencia es independiente de la dotación del Ajustador del Pensamiento y antecedente a la misma. Sin embargo, la presencia del Ajustador aumenta la manifestación cualitativa de la personalidad. Los Ajustadores del Pensamiento, cuando provienen del Padre, son idénticos en su naturaleza, pero la personalidad es distinta, original y exclusiva; y la manifestación de la personalidad está ulteriormente condicionada y cualificada por la naturaleza y cualidades de las energías asociadas de carácter material, mental y espiritual que constituyen el vehículo orgánico para la manifestación de la personalidad." (194.3) 16:8.3

## 2. El Ajustador influye en las relaciones interpersonales.

"Las formas más elevadas de intercomunicación inteligente entre los seres humanos reciben gran asistencia de los Ajustadores residentes. Los animales sí tienen sentimientos de prójimo, pero no se comunican conceptos entre sí; pueden expresar emociones pero no ideas ni ideales. Tampoco experimentan los hombres de origen animal un tipo elevado de relación intelectual o comunión espiritual con su prójimo hasta que se haya efectuado la dotación de los Ajustadores del Pensamiento aunque, cuando dichas criaturas evolucionarias desarrollan el habla, están en camino de recibir a los Ajustadores.

"Los animales se comunican entre sí de una manera burda, pero no hay prácticamente *personalidad* en tales contactos primitivos. Los Ajustadores no son personalidad; son seres prepersonales. Pero vienen de la fuente de la personalidad, y su presencia aumenta las manifestaciones cualitativas de la personalidad humana; esto es especialmente verdad si el Ajustador ha tenido experiencia previa." (1198.4) 109:4.1

### 3. Los Ajustadores y el potencial de personalidad.

"El tipo de Ajustador tiene mucho que ver con el potencial para la expresión de la personalidad humana. A lo largo de las edades, muchos de los grandes líderes intelectuales y espirituales de Urantia han ejercido su influencia principalmente por la superioridad y experiencia previa de sus Ajustadores residentes." (1198.6) 109:4.3

### VII. CARACTERÍSTICAS DE LA PERSONALIDAD

#### 1. La personalidad busca siempre la unificación.

"La personalidad se busca inherentemente para unificar todas las realidades constituyentes. La personalidad infinita de la Primera Fuente y Centro, el Padre Universal, unifica a los siete constituyentes Absolutos de la Infinidad; y la personalidad del hombre mortal, siendo dote exclusiva y directa del Padre Universal, del mismo modo posee el potencial de unificar los factores constituyentes de la criatura mortal. Dicha creatividad unificante de toda personalidad de criatura es la marca de nacimiento de su fuente elevada y exclusiva, y es prueba ulterior de su contacto ininterrumpido con esta misma fuente a través del circuito de personalidad, por medio del cual la personalidad de la criatura mantiene un contacto directo y sostenedor con el Padre de todas las personalidades en el Paraíso." (640.1) 56:4.2

#### 2. Hechos acerca de la personalidad.

- "Aunque sería presuntuoso intentar definir la personalidad, puede resultar útil un recuento de algunas de las cosas que se conocen sobre la personalidad:
  - "1. La personalidad es esa cualidad en la realidad donada por el Padre Universal mismo o por el Actor Conjunto, que actúa en nombre del Padre.
  - "2. Cualquier sistema viviente de energía que incluya la mente o el espíritu, puede recibir este don.
  - "3. No está totalmente sujeta a las cadenas de la causación antecedente. Es relativamente creadora o cocreadora.
  - "4. Cuando la reciben las criaturas materiales evolucionarias, hace que el espíritu anhele el dominio de la energía-materia a través de la mediación de la mente.
  - "5. La personalidad, aunque no tiene identidad, puede unificar la identidad de cualquier sistema viviente de energía.
  - "6. Tan sólo revela respuestas cualitativas al circuito de personalidad, en contraste con las tres energías que muestran respuestas tanto cualitativas como cuantitativas a la gravedad.
  - "7. La personalidad es inalterable en presencia del cambio.
  - "8. Puede dar un don a Dios: dedicación del libre albedrío a hacer la voluntad de Dios.
  - "9. Se caracteriza por la moralidad —consciencia de la relatividad de las relaciones con otras personas. Discierne los niveles de conducta y discrimina selectivamente entre ellos.
  - "10. La personalidad es única, absolutamente única: es única en el tiempo y en el espacio; es única en la eternidad y en el Paraíso; es única cuando se la recibe como don —no hay duplicados; es única durante cada momento de la existencia; es única en relación a Dios —él no tiene favoritos, pero tampoco las suma entre sí, porque no son sumables —son asociables pero no totalizables.
  - "11. La personalidad responde directamente a la presencia de otras personalidades.
  - "12. Es la cosa singular que se puede agregar al espíritu, ilustrando así la primacía del Padre en relación con el Hijo. (La mente no necesita ser agregada al espíritu)
  - "13. La personalidad puede sobrevivir a la muerte mortal con identidad en el alma sobreviviente. El Ajustador y la personalidad son inalterables; la relación entre ellos (en el alma) no es sino cambio, evolución continuada; y si este cambio (crecimiento) cesara, el alma cesaría.

"14. La personalidad es consciente en forma única del tiempo, y esto es algo distinto de la percepción del tiempo que tienen la mente o el espíritu." (1225.2) 112:0.2

## VIII. RELIGIÓN Y PERSONALIDAD

1. La religión surge de la personalidad como un todo.

"Las certidumbres de la ciencia proceden enteramente del intelecto; las certidumbres de la religión surgen de los cimientos mismos de la *entera personalidad*. La ciencia apela a la comprensión de la mente; la religión apela a la lealtad y devoción del cuerpo, la mente y el espíritu, aun de la personalidad total." (1119.3) 102:1.4

2. La religión estabiliza la personalidad.

"Es difícil identificar y analizar los factores de una experiencia religiosa, pero no es difícil observar que tales practicantes religiosos viven y se conducen como si ya estuvieran ante la presencia del Eterno. Los creyentes reaccionan a esta vida temporal como si la inmortalidad ya estuviese en sus manos. En la vida de dichos mortales hay una originalidad válida y una espontaneidad de expresión que para siempre los separan de aquellos entre sus semejantes que tan sólo han bebido de la sabiduría del mundo. Los religionistas parecen vivir en emancipación eficaz del apuro cansador y de la tensión dolorosa de las vicisitudes inherentes a las corrientes temporales del tiempo; demuestran una estabilización de la personalidad y una tranquilidad de carácter que no son explicables por las leyes de la fisiología, la psicología y la sociología." (1119.8) 102:2.3

3. La personalidad y el carácter moral.

"«Por sus frutos los conoceréis». La personalidad básicamente es invariable; lo que cambia —lo que crece— es el carácter moral. El error más grande de las religiones modernas es el negativismo. El árbol que no da fruto ha de ser «arrancado y arrojado en el fuego». El valor moral no deriva de la simple represión —de la obediencia a la admonición «no harás». El temor y la vergüenza son motivaciones indignas de la vida religiosa. La religión es válida sólo cuando revela la paternidad de Dios e intensifica la hermandad de los hombres." (1572.7) 140:4.7

4. El amor mejora las asociaciones de la personalidad.

"El amor es el secreto de la asociación beneficiosa entre las personalidades. No es posible conocer realmente a una persona como resultado de un solo encuentro. No es posible conocer apreciativamente la música a través de la deducción matemática, aunque la música sea una forma de ritmo matemático. El número asignado a un abonado al sistema de teléfonos no identifica de ninguna manera la personalidad de ese abonado ni significa nada respecto de su carácter." (141.3) 12:9.2

5. El predominio del espíritu en la personalidad.

"En los superuniversos evolucionarios la energía-materia es dominante, excepto en la personalidad, donde el espíritu, a través de la mediación de la mente, lucha por el dominio. La meta de los universos evolucionarios es la subyugación de la energía-materia por parte de la mente, la coordinación de la mente con el espíritu y todo ello en virtud de la presencia creadora

y unificadora de la personalidad. Así pues, en relación con la personalidad los sistemas físicos se vuelven subordinados; los sistemas mentales, coordinados; y los sistemas espirituales, directivos.

"Esta unión de poder y personalidad se expresa en los niveles de Deidad, en el Supremo y como él. Pero la evolución real para la dominación del espíritu es un crecimiento que se basa en las acciones de libre albedrío de los Creadores y de las criaturas del gran universo." (1275.1) 116:6.1

#### 6. La conquista espiritual definitiva.

"El Supremo es el canal divino a través del cual fluye la infinitud creativa de las triodidades que cristaliza en el panorama galáctico del espacio, contra el cual tiene lugar el magnífico drama de la personalidad en el tiempo: la conquista espiritual de la energía-materia a través de la mediación de la mente." (1281.4) 117:3.2

#### IX. POTENCIALES DE LA PERSONALIDAD

## 1. Los potenciales de la personalidad.

"La personalidad es un nivel de la realidad deificada y se encuentra desde el nivel mortal y el de los seres intermedios de la activación más elevada de la mente de adoración y sabiduría a través del nivel morontial y espiritual hasta el logro de la finalidad del estado de personalidad. Esa es la ascensión evolucionaria de la personalidad de las criaturas mortales y la personalidad semejante, pero existen numerosas otras órdenes de personalidades del universo.

"La realidad está sujeta a la expansión universal, la personalidad a la diversificación infinita, y ambas son capaces de coordinación casi ilimitada con la Deidad y de estabilización eterna. Aunque se limita definitivamente la gama metamórfica de la realidad no personal, no conocemos limitación alguna en la evolución progresiva de las realidades de la personalidad.

"En los niveles experienciales logrados, todas las órdenes o valores de la personalidad son asociables y aun cocreacionales. Aún Dios y el hombre pueden coexistir en una personalidad unificada, tal como está demostrado tan exquisitamente en el estado presente de Cristo Micael —Hijo del Hombre e Hijo de Dios." (8.1) 0:5.1

#### 2. La personalidad es el centro de la existencia.

"Se basan todos los conceptos mortales de la realidad en la suposición de la actualidad de la personalidad humana; todos los conceptos de las realidades superhumanas se basan en la experiencia de la personalidad humana con la realidad cósmica de ciertas entidades espirituales asociadas y personalidades divinas y en la misma. Todo lo que sea no espiritual en la experiencia humana, a excepción de la personalidad, es un medio para un fin. Toda verdadera relación del hombre mortal con otras personas —humanas o divinas— es un fin en sí mismo. Y dicho compañerismo con la personalidad de la Deidad es el objetivo eterno de la ascensión universal." (1228.3) 112:2.8

## 3. La unidad cósmica de la personalidad.

"El propósito de la evolución cósmica consiste en adquirir la unidad de la personalidad a través de un dominio cada vez mayor del espíritu, de una respuesta volitiva a la enseñanza y conducción del Ajustador del Pensamiento. Se caracteriza la personalidad, tanto humana como superhumana, por una cualidad cósmica inherente que puede llamarse «la evolución del dominio», la expansión del control tanto del yo como del medio ambiente." (1229.2) 112:2.15

4. La personalidad puede eternizar su propósito.

"La personalidad de la criatura mortal puede eternizarse mediante la autoidentificación con el espíritu morador a través de la técnica de elegir hacer la voluntad del Padre. Dicha consagración de la voluntad es equivalente a la realización de la eternidad-realidad de propósito. Esto significa que el propósito de la criatura se ha vuelto fijo en cuanto se refiere a la sucesión de los momentos; dicho de otra manera, que la sucesión de los momentos no presenciará ningún cambio en el propósito de la criatura. Un millón o mil millones de momentos no significan una diferencia. El número ha cesado de tener significado en cuanto al propósito de la criatura. Así, la elección de la criatura más la elección de Dios eventúan en las realidades eternas de la unión perdurable del espíritu de Dios y la naturaleza del hombre en el servicio eterno de los hijos de Dios y de su Padre del Paraíso." (1295.2) 118:1.2

5. La acción de la personalidad y la reacción del Supremo.

"La personalidad en progreso deja una huella de realidad actualizada al pasar a través de los niveles ascendentes de los universos. Sean éstas o de mente, o de espíritu o de energía, las creaciones crecientes del tiempo y el espacio se modifican por la progresión de la personalidad a través de sus dominios. Cuando el hombre actúa, el Supremo reacciona, y esta transacción constituye el hecho de la progresión." (1286.4) 117:5.6

#### X. LA PERSONALIDAD DE JESÚS

1. Jesús era una personalidad unificada.

"Jesús fue la personalidad humana perfectamente unificada. Y hoy, como en Galilea, sigue unificando la experiencia mortal y coordinando las empresas humanas. Unifica la vida, ennoblece el carácter y simplifica la experiencia. Entra en la mente humana para elevar, transformar y transfigurar. Es literalmente verdad: «Si un hombre tiene dentro de sí a Jesús Cristo, es él una criatura nueva; las cosas viejas pasaron; he aquí todas son hechas nuevas»." (1103.6) 100:7.18

2. Jesús, una personalidad bien integrada.

"El Hijo del Hombre siempre fue una personalidad aplomada. Aun sus enemigos no dejaron jamás de respetarlo plenamente; aun temían su presencia. Jesús no tenía temores. Estaba sobrecargado de entusiasmo divino, pero no se volvió jamás fanático. Era emocionalmente activo, pero nunca frívolo. Era imaginativo pero siempre práctico. Se enfrentaba francamente con las realidades de la vida, pero no fue jamás torpe ni prosaico. Era valiente, pero jamás precipitado; prudente, pero nunca cobarde. Era comprensivo pero no sentimental; singular pero no excéntrico. Era piadoso pero no mojigato. Y tenía tanto aplomo porque estaba tan perfectamente unificado." (1102.1) 100:7.4

3. Jesús tuvo un gran respeto por la personalidad humana.

"Respetad siempre la personalidad del hombre. Una causa recta no se ha de avanzar jamás por la fuerza; las victorias espirituales sólo se pueden alcanzar mediante el poder espiritual. Esta amonestación contra el empleo de influencias materiales atañe tanto a la fuerza psíquica como a la fuerza física. No se deben emplear argumentos avasalladores ni superioridad mental para obligar a los hombres y a las mujeres a entrar al reino. La mente del hombre no debe ser aplastada por el solo peso de la lógica ni sobrecogida por la elocuencia sagaz. Aunque no se puede del todo eliminar la emoción como factor en las decisiones humanas, los que quieran avanzar la causa del reino no deben apelar directamente a las emociones en sus enseñanzas. Apelad directamente al espíritu divino que habita en la mente de los hombres. No recurráis al temor, la piedad ni el mero sentimiento. Al apelar a los hombres, sed justos; ejerced autocontrol y exhibid discreción; mostrad respeto adecuado por la personalidad de vuestros alumnos. Recordad que yo he dicho: «He aquí que llego a la puerta y golpeo, y si alguien me abre, yo entraré».

"Al atraer a los hombres al reino, no disminuyáis ni destruyáis su autorrespeto. Aunque un excesivo respeto de sí mismo puede llegar a destruir la humildad y culminar en orgullo, vanidad y arrogancia, la pérdida del respeto propio lleva a menudo a una parálisis de la voluntad. Es propósito de este evangelio, restaurar el autorrespeto en los que lo han perdido y controlarlo en los que lo tienen. No cometáis el error de limitaros a condenar las equivocaciones en la vida de vuestros alumnos; recordad que también debéis reconocer generosamente las cosas dignas de alabanza en su vida. No olvidéis que nada me detendrá en mis esfuerzos por restaurar el autorrespeto de los que lo han perdido y sinceramente desean recuperarlo." (1765.4) 159:3.2

4. Deberíamos respetar a todas las personalidades.

"Cuidad de no herir el respeto propio de las almas temerosas y miedosas. No empleéis sarcasmo con mis hermanos de mente sencilla. No os mostréis cínicos con mis hijos dominados por el temor. El ocio destruye el respeto a sí mismo; por lo tanto, advertid a vuestros hermanos que se mantengan ocupados en su tarea de elección, y esforzaos por asegurar trabajo a los que se encuentran sin empleo." (1765.6) 159:3.4

#### XI. LA SUPERVIVENCIA DE LA PERSONALIDAD

1. La supervivencia de los valores de la personalidad.

"Si el hombre mortal no sobrevive la muerte natural, los verdaderos valores espirituales de su experiencia humana sobreviven como porción de la experiencia continuada del Ajustador del Pensamiento. Los valores de la personalidad de ese ser no sobreviviente persisten como factores en la personalidad del Ser Supremo en actualización. Estas cualidades persistentes de la personalidad están privadas de identidad, pero no de los valores experienciales acumulados durante la vida mortal en la carne. La sobrevivencia de la identidad depende de la sobrevivencia del alma in-mortal de estado morontial y de valor divino en constante aumento. La identidad de la personalidad sobrevive mediante la sobrevivencia del alma y en ella." (195.9) 16:9.3

2. La personalidad en tanto que relacionada con Dios.

"El hombre no logra la unión con Dios como una gota de agua podría encontrar unidad con el océano. El hombre alcanza la unión divina mediante una comunión espiritual progresiva y recíproca, una relación de personalidad con el Dios personal, un creciente logro de la

naturaleza divina a través de una conformidad, inteligente y sincera con la voluntad divina. Dicha relación sublime sólo puede existir entre personalidades." (31.2) 1:7.2

3. La revelación realza la supervivencia de la personalidad.

"Un ser humano también sabe que es una parte de un cosmos ideacional, pero aunque este concepto pueda durar más allá de una vida mortal, no hay nada inherente en el concepto que indique la supervivencia personal de la personalidad que lo concibe. Tampoco va el agotamiento de las posibilidades de la lógica y de la razón a revelar jamás al ser lógico o al ser razonador la verdad eterna de la supervivencia de la personalidad." (1116.3) 101:10.13

4. El destino de la personalidad no sobreviviente.

"A lo largo y a lo ancho del gran universo el Supremo lucha por expresarse. Su evolución divina se basa en cierta medida en la acción y sabiduría de toda personalidad en existencia. Cuando un ser humano elige la supervivencia eterna, está cocreando el destino; y en la vida de este mortal ascendente el Dios finito encuentra una medida mayor de autorrealización de la personalidad y una ampliación de la soberanía experiencial. Pero si una criatura rechaza la carrera eterna, esa parte del Supremo que es dependiente de la elección de esta criatura experimenta un atraso inescapable, una deprivación que debe ser compensada por una experiencia substitucional o colateral; en cuanto a la personalidad del que no sobrevive, ésta es absorbida en la superalma de la creación; volviéndose parte de la Deidad del Supremo." (1283.4) 117:4.2

La palabra "personalidad" no aparece en la Biblia.

#### LA PSICOLOGÍA DE LA PERSONALIDAD

La psicología considera la personalidad como la suma de las capacidades constitutivas, conceptuales, afectivas y receptivas del individuo. La personalidad es más que el "encanto", la urbanidad y la cultura.

La personalidad es difícil de definir—pero se reconoce que actúa en diferentes niveles:

- 1. Nivel físico—lo físico.
- 2. Nivel intelectual—la mente.
- 3. Nivel emocional—el temperamento.
- 4. Nivel social—disposición ética.
- 5. Nivel moral—el carácter.

#### I. INTENTOS DE DEFINICIÓN

- 1. Brown: "La personalidad es el ego, la autoconciencia, el autocontrol, el poder de conocer."
- 2. Kant: "Esa cualidad de todo hombre que le hace valioso."

- 3. Wordsworth: "La personalidad no se refiere a ningún tipo de actividad particular como hablar, recordar, pensar o amar; pero un individuo puede revelar su personalidad según la manera que hace todas esas cosas."
- 4. Allport: "La personalidad es la organización dinámica dentro del individuo de esos sistemas psicológicos que determinan sus ajustes únicos al entorno."

#### II. CLASIFICACIÓN DE LA PERSONALIDAD

- 1. Jung: Introvertidos y extrovertidos—a los que se han añadido los ambivertidos.
- 2. Sheldon: Esta es la mejor clasificación y la más científica:
  - a. Tipo extrovertido:
    - 1. Endomorfo.
    - 2. Mesomorfo.
  - b. Tipo introvertido—ectomorfo.

El endomorfo es el extrovertido de la emoción. Hay una conexión estrecha con los órganos internos vitales.

El mesomorfo es el extrovertido de acción. Hay una conexión con el sistema muscular.

# III. CLASIFICACIÓN PSIQUIÁTRICA

- 1. Astenoide—Tipo neurótico.
- 2. Histeroide.
- 3. Esquizoide.
- 4. Cicloide.
- 5. Paranoide.
- 6. Epileptoide.
- 7. Psicópatico.

# EL PLAN DE SALVACIÓN

#### I. EL AMOR DE DIOS

- 1. Dios individualiza de manera única su amor hacia cada persona. (138.4) 12:7.9
- 2. El amor, no la presión, estimula el crecimiento. (1135.1) 103:5.11

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Hechos 10:34, 35. II Cor. 3:17. I Juan 4:8.

# II. EL PLAN DE PERFECCIÓN

- 1. La voluntad de Dios puede no prevalecer en la parte, pero siempre prevalece en la totalidad. (137.4) 12:7.1
- 2. Todos somos parte de un proyecto inmenso y eterno. (364.3) 32:5.1
- 3. La victoria está asegurada para todos los que participen en la carrera para la perfección eterna. (365.4) 32:5.8
- 4. El plan para conseguir la perfección es una de las ocupaciones principales de los superuniversos. (54.3) 4:0.3
- 5. El Hijo Eterno está en enlace con el Padre en el plan de la ascensión mortal evolutiva. (85.2) 7:4.1

**REFERENCIAS BÍBLICAS**: Efe. 3:11. Rom. 8:28. Gén. 1:26. Mat. 5:48.

#### III. EL PLAN DE OTORGAMIENTO

Los otorgamientos de encarnación de los Hijos Paradisiacos para las razas mortales son un proyecto del Hijo Eterno. (85.6) 7:4.5

REFERENCIAS BÍBLICAS: Lucas 19:10.

#### IV. EL PLAN DE MINISTERIO DE LA MISERICORDIA

- 1. Cuando se proclamaron los planes de perfección y otorgamiento, el Espíritu Infinito promulgó su plan de ministerio de la misericordia. (85.7) 7:4.6
- 2. El Espíritu Infinito ministra por el Padre y el Hijo, y también en su propio nombre. (95.2) 8:4.7

REFERENCIAS BÍBLICAS: Rom. 8:26.

#### V. EL PLAN DE SALVACIÓN

- 1. En caso de pecado o retraso, los Hijos Paradisiacos actúan como rescatadores. (85.6) 7:4.5
- 2. Los Creadores son los primeros en intentar salvar al hombre de los resultados de la transgresión. (39.2) 2:5.3

REFERENCIAS BÍBLICAS: Isa, 63:9, Heb. 12:10, I Pedro 1:5.

#### VI. LOS HIJOS DE DIOS POR LA FE

- 1. La filiación con Dios es inherente en el amor divino; no depende de los otorgamientos de los Hijos Paradisiacos. (2002.6) 186:5.5
- 2. La providencia es la función de la Trinidad que motiva la marcha cósmica a través del tiempo y hacia las metas de la eternidad. (1307.4) 118:10.23
- 3. Dios ama al individuo; la providencia actúa en relación con el todo. (1304.7) 118:10.5
- 4. En todo momento, Dios puede tender una mano paternal en la corriente de acontecimientos cósmicos. (1305.1) 118:10.6

REFERENCIAS BÍBLICAS: Rom. 8:14. Juan 3:3. II Cor. 5:17. I Juan 5:4.

#### VII. LA VIDA DE JESÚS EN LA TIERRA

- 1. Jesús quiere que crea con él —más que creer en él. (2089.3) 196:0.13
- 2. La idea de la expiación es un ataque filosófico tanto a la unidad como a la volición de Dios. (41.3) 2:6.5
- 3. Dios no es una personalidad dividida—una de justicia y otra de misericordia. (41.4) 2:6.6
- 4. Dios Padre trasciende a Dios juez. (41.4) 2:6.6
- 5. Jesús no murió como un sacrificio por los pecados—para expiar las culpas innatas de la raza. (2003.1) 186:5.7
- 6. Cristo no está implicado en la tarea innoble de persuadir a su Padre para que ame a sus criaturas humildes. (75.9) 6:3.4

#### REFERENCIAS BÍBLICAS: II Cor. 5:19.

## VIII. LA RELIGIÓN DE LA SUPERVIVENCIA

- 1. Al embarcarse en el camino de la vida duradera, no teman las limitaciones de la naturaleza humana. En cada encrucijada, el Espíritu de la Verdad dirá—"Este es el camino." (383.2) 34:7.8
- 2. Hemos comenzado una progresión sin fin de panorama casi infinito de oportunidad que nunca acaba para una aventura sin par y un logro ilimitado. (1194.1) 108:6.8
- 3. Cuando se acumulan las nubles allá arriba, mediante la fe deberíamos mirar más allá de las nieblas de la incertidumbre mortal el brillo claro del sol de la rectitud eterna en las alturas acogedoras de los mundos de estancia de Satania. (1194.1) 108:6.8
- 4. El destino presente de los mortales sobrevivientes es el Cuerpo de los Finalistas del Paraíso. (1239.4) 112:7.15

# REFERENCIAS BÍBLICAS: I Juan 5:4.

# EL PLAN DE SUPERVIVENCIA

# SECCIÓN UNO

## EL PLAN DE SALVACIÓN

# COMO SE PRESENTA EN LA RELIGIÓN ACERCA DE JESÚS

## LA VERSIÓN DE LA BIBLIA

- 1. La caída del hombre. Gén. 3.
- 2. El pecado original.
  - "Así como en Adán todos mueren, también en Cristo todos serán vivificados." 1 Cor. 15:22.
  - "El pecado entró en el mundo por un hombre y por el pecado la muerte." Rom. 5:12.
  - "Por la transgresión de uno solo reinó la muerte." Rom. 5:17.
  - "Por la transgresión de uno vino la condenación a todos los hombres." Rom. 5:18.
- 3. El hombre, cautivo del pecado.
  - "Veo otra ley en mis miembros...que me lleva cautivo a la ley del pecado... Con la carne sirvo a la ley del pecado." Rom. 7:23,25.
- 4. El hombre, hijo del demonio.
  - "Y éramos por naturaleza hijos de ira." Efe. 2:3.
  - "En esto se manifiestan los hijos de Dios y los hijos del diablo." 1 Juan 3:10.
- 5. La redención, únicamente a través de la sangre.
  - "Con mucha más razón, habiendo sido ya justificados en su sangre, por él seremos salvos de la ira." Rom. 5:9.
  - "En él tenemos redención por su sangre." Efe. 1:7.
  - "Sin derramamiento de sangre no hay remisión." Heb. 9:22.
  - "For this is my blood of the covenant, which is poured out for many for the forgiveness of sins." Mat. 26:28.
- 6. Cristo es el Redentor.
  - "De tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él cree no se pierda, sino que tenga vida eterna." Juan 3:16.

- "Enviando a su Hijo en semejanza de carne de pecado, y a causa del pecado." Rom. 8:3.
- "Son justificados...mediante la redención que es en Cristo Jesús, a quien Dios puso como propiciación por medio de la fe en su sangre." Rom. 3:24,25.
- "Cristo murió por los impíos." Rom. 5:6.
- "Cristo nos redimió... haciéndose maldición por nosotros." Gál. 3:13.
- 7. La doctrina de la expiación.
  - "Dijo Moisés: '...yo subiré ahora a donde está Jehová; quizá le aplacaré acerca de vuestro pecado.'" Éx. 32:30.
  - "También nos gloriamos en Dios por el Señor nuestro Jesucristo, por quien hemos recibido ahora la reconciliación." Rom. 5:11. (En la versión King James, este pasaje es el único en donde se utiliza la palabra "expiación" en el Nuevo Testamento)
  - "Cristo a su tiempo murió por los impíos." "Siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros." Rom. 5:6,8.
  - "Cristo murió por nuestros pecados." 1 Cor. 15:3.
  - "Cristo nos redimió de la maldición de la Ley, haciéndose maldición por nosotros." Gál. 3:13.
- 8. Somos hijos adoptados de Dios.
  - "Para redimir a los que estaban bajo la Ley, a fin de que recibiéramos la adopción de hijos." Gál. 4:5.
  - "A todos los que lo recibieron...les dio potestad de ser hechos hijos de Dios." Juan 1:12.

#### SECCIÓN DOS

## EL PLAN DE SALVACIÓN

# COMO SE PRESENTA EN LA RELIGIÓN DE JESÚS

#### VERSIÓN DE El libro de Urantia

#### EL PROPÓSITO ETERNO DE DIOS

"Hay en la mente de Dios un plan que involucra a cada criatura de todos sus vastos dominios, y este plan consiste en un propósito eterno de oportunidades ilimitadas, progreso sin límites, y una vida sin fin." (365.3) 32:5.7

# CONSIDERACIONES SOBRE LA ENCARNACIÓN DE MIGUEL

1. Para ganar la soberanía suprema e ilimitada de su universo.

"Vivir tales vidas idénticas a la que él impone a los seres inteligentes de su propia creación, otorgándose así en semejanza de sus varias órdenes de seres creados, es parte del precio que cada Hijo Creador debe pagar si quiere adquirir la soberanía plena y suprema en el universo de cosas y seres por él creado." (1323.1) 120:0.1

2. Para convertirse en un administrador misericordioso, sabio y comprensivo.

"Estos autootorgamientos no son esenciales para la gestión sabia, justa y eficaz de un universo local, pero son absolutamente necesarios para una administración imparcial, misericordiosa y comprensiva de dicha creación..." (1308.5) 119:0.5

3. Para revelar al Padre de los cielos y hacer su voluntad.

"La gran misión de tu encarnación mortal que realizaréis y experimentaréis, se incluye en tu decisión de vivir una vida totalmente dedicada a hacer la voluntad de tu Padre del Paraíso, o sea *revelar a Dios*, tu Padre, en la carne y especialmente a las criaturas de carne." (1328.5) 120:2.8

4. Para representar la autoridad máxima de la Trinidad del Paraíso.

"...aspiraba al privilegio de representar la autoridad máxima de la Trinidad del Paraíso, que puede ser ejercida en la administración directa y personal de un universo local." (1324.1) 120:0.4

5. Para terminar con la rebelión de Lucifer.

"Una tarde a finales del verano, entre los árboles y el silencio de la naturaleza, Micael de Nebadon ganó la indisputada soberanía de su universo. Ese día completó la tarea que han de cumplir los Hijos Creadores, la de vivir plenamente la vida encarnada en la semejanza de la carne mortal... Y cuando Jesús descendió de su estancia en el Monte Hermón, la rebelión luciferina en Satania, y la secesión caligastiana en Urantia, quedaron prácticamente terminadas." (1494.2) 134:8.9

6. Para revelar la voluntad y aumentar la evolución de Dios Supremo.

"Al pasar a través de la experiencia de revelar las voluntades Trinitarias de los Siete Espíritus Rectores, el Hijo Creador ha pasado a través de la experiencia de revelar la voluntad del Supremo...En esta edad universal él revela al Supremo y participa en la actualización de la soberanía de la Supremacía." (1318.6) 119:8.7

7. Para proporcionar el otorgamiento universal de los Ajustadores del Pensamiento.

"Derrama sobre el planeta de tu autootorgamiento el Espíritu de la Verdad para que todos los mortales normales de esa aislada esfera se vuelvan inmediata y enteramente accesibles al ministerio de la presencia segregada de nuestro Padre del Paraíso, los Ajustadores del Pensamiento." (1328.3) 120:2.6

8. Para preparar el camino para el otorgamiento del Espíritu de la Verdad.

"Este Espíritu de la Verdad que os donaré os guiará y os confortará y finalmente os conducirá a toda la verdad." (1948.3) 180:4.2

"Este nuevo maestro es el Espíritu de la Verdad que vivirá con cada uno de vosotros, en vuestro corazón, y así todos los hijos de la luz serán uno y serán atraídos unos a los otros." (1949.1) 180:4.5

9. Para convertirse en la inspiración de la vida religiosa para todo su universo.

"Vive una vida religiosa ideal para inspiración y edificación de todo tu universo." (1328.2) 120:2.5

"Más bien, tu vida urantiana en la carne será la *inspiración* para todos los seres de todos los mundos de Nebadon y por todas las generaciones en tiempos por venir." (1328.4) 120:2.7

- 10. La muerte de Jesús en la cruz.
  - A. La cruz fue obra del hombre, no de Dios.

"Fue el hombre y no Dios quien planeó y ejecutó la muerte de Jesús en la cruz." (2002.3) 186:5.2

B. La cruz no fue un sacrificio por la culpa mortal.

"La cruz no es el símbolo del sacrificio del Hijo de Dios inocente en sustitución de los pecadores culpables, ni para apaciguar la ira de un Dios ofendido..." (2019.2) 188:5.9

C. El hombre no es un hijo del demonio.

"El hombre mortal no fue nunca propiedad de los grandes embusteros. Jesús no murió para rescatar al hombre de las garras de los gobernantes apóstatas y de los príncipes caídos de las esferas. El Padre en el cielo nunca concibió una injusticia tan burda como la de condenar un alma mortal por las malas acciones de sus antepasados. Tampoco fue la muerte del Maestro en la cruz un sacrificio consistente en pagarle a Dios una deuda que la raza humana le debía." (2016.8) 188:4.3

11. La muerte de Jesús no fue una expiación.

"Jesús no está a punto de morir como sacrificio por el pecado. El no expía la culpa moral innata de la raza humana. La humanidad no tiene tal culpa racial ante Dios." (2003.1) 186:5.7

"La idea bárbara de apaciguar a un Dios airado, de propiciar a un Señor ofendido, de ganar el favor de la Deidad mediante sacrificios y penitencias e incluso por el derramamiento de sangre, representa una religión completamente pueril y primitiva, una filosofía indigna de una época esclarecida de ciencia y verdad. Tales creencias son absolutamente repulsivas a los seres celestiales y a los mandatarios divinos que sirven y reinan en los universos. Es una afrenta a Dios creer, sostener o enseñar que debe derramarse sangre inocente a fin de ganar su favor o conjurar la ficticia ira divina." (60.3) 4:5.4

"La suposición errónea de que la rectitud de Dios era irreconciliable con el amor altruista del Padre celestial, presuponía una falta de unidad en la naturaleza de la Deidad y condujo

directamente a la elaboración de la doctrina de la expiación, que es un asalto filosófico a la unidad y al libre albedrío de Dios." (41.3) 2:6.5

12. Para establecer la senda nueva y viviente del hombre a Dios.

"Jesús es la *senda nueva y viviente* que va del hombre a Dios, desde lo parcial hasta lo perfecto, de lo terrenal a lo celestial, del tiempo a la eternidad." (1425.6) 129:4.7

"Yo soy la puerta, yo soy el nuevo camino viviente, y aquel que así lo quiera podrá entrar para embarcarse en la búsqueda sin fin de la verdad de la vida eterna." (1829.4) 166:3.7

"Jesús fue y es el nuevo camino viviente por el cual el hombre puede alcanzar la herencia divina que el Padre ha decretado será suya si sólo la pide." (1113.6) 101:6.17

13. Para recuperar el derecho a la ascensión a los mundos de estancia al tercer día.

"Pero desde el día de Pentecostés, los mortales de Urantia nuevamente pueden proceder directamente a las esferas morontiales." (596.2) 52:5.5

14. Para describir al hombre mortal como hijo de Dios.

"'Mirad, ¡cuál amor nos ha dado el Padre, para que seamos llamados hijos de Dios!" (448.1) 40:6.2 1 Juan 3:1.

15. Para realzar el plan de perfección para los ascendentes mortales.

"Del Padre Universal que habita la eternidad ha emanado el mandato supremo: «Sed vosotros perfectos, así como yo soy perfecto». En amor y misericordia, los mensajeros del Paraíso han llevado esta exhortación divina a través de las edades y a través de los universos, aún hasta llegar a las criaturas tan bajas de origen animal como lo son las razas humanas de Urantia." (21.3) 1:0.3

"En el mismo instante en que el Hijo Eterno aceptó el plan de su Padre para que las criaturas de los universos alcanzaran la perfección, en el momento en que el proyecto de ascensión se convirtió en un plan de Padre-Hijo, en ese instante el Espíritu Infinito se volvió el administrador asociado del Padre y del Hijo para la ejecución de su propósito unido y eterno." (93.7) 8:3.5

16. Las tres partes del plan de perfección.

A. El plan de logro progresivo.

"Esta disposición para el mejoramiento de las criaturas del tiempo incluye la dádiva del Padre de los Ajustadores del Pensamiento y el otorgamiento de las prerrogativas de la personalidad a las criaturas materiales." (85.5) 7:4.4

B. El plan del autootorgamiento.

"Ésta es la propuesta del Hijo Eterno y consiste en su otorgamiento de los Hijos de Dios a las creaciones evolutivas; allí se personalizan y actualizan, para encarnar y hacer real el amor del Padre y la misericordia del Hijo para con las criaturas de todos los universos." (85.6) 7:4.5

#### C. El plan del ministerio de la misericordia.

"...el Espíritu Infinito proyectó y puso en marcha la empresa extraordinaria y universal del ministerio de la misericordia. Éste es el servicio tan esencial para la operación práctica y eficaz tanto de las empresas de logro como del autootorgamiento..." (85.7) 7:4.6

#### 17. La supervivencia mortal y la ascensión al Paraíso.

## A. El viaje al Paraíso.

"Los mortales evolucionarios nacen en los planetas del espacio, pasan a través de los mundos morontiales, ascienden a los universos espirituales, atraviesan las esferas de Havona, hallan a Dios, logran el Paraíso y son integrados en el Cuerpo primario de la Finalidad, para aguardar allí la próxima asignación de servicio en el universo. Existen otros seis cuerpos de finalidad que se están reuniendo, pero Grandfanda, el primer ascendente mortal, preside como jefe del Paraíso sobre todas las órdenes de los finalistas. Y al visualizar este espectáculo sublime, todos nosotros exclamamos: ¡Qué glorioso destino para los hijos del tiempo de origen animal, los hijos materiales del espacio!" (354.6) 31:10.20

#### B. Encontrar a Dios.

"El logro del Padre Universal es el pasaporte para la eternidad...La prueba del tiempo está casi concluida; la carrera de la eternidad se ha corrido casi por entero. Los días de incertidumbre están terminando; la tentación de la duda se desvanece; el mandato de ser *perfecto* ha sido obedecido. Desde el fondo mismo de la existencia inteligente, la criatura del tiempo y personalidad material ha ascendido las esferas evolucionarias del espacio, probando así la posibilidad del plan de ascensión, mientras demuestra por siempre la justicia y rectitud del mandato del Padre Universal a sus criaturas humildes de los mundos: «Sed perfectos, así como yo soy perfecto»." (294.6) 26:9.2

#### 18. El destino de los mortales es el Cuerpo de los Finalistas del Paraíso.

"El destino presente conocido de los mortales sobrevivientes es el Cuerpo de los Finalistas del Paraíso...En el presente, los finalistas del Paraíso trabajan en todo el gran universo en muchas empresas..." (1239.4) 112:7.15

#### 19. El destino último de los finalistas.

"¡Qué aventura! ¡Qué romance! Una creación gigantesca para ser administrada por los hijos del Supremo, esos Ajustadores personalizados y humanizados, mortales Ajustadorizados y eternizados, estas combinaciones misteriosas y asociaciones eternas de la manifestación más elevada conocida de la esencia de la Primera Fuente y Centro y la forma más baja de vida inteligente capaz de comprender y alcanzar al Padre Universal. Concebimos que tales seres amalgamados, tales asociaciones de Creador y criatura, llegarán a ser gobernantes extraordinarios, administradores incomparables y directores comprensivos y compasivos para todas las formas de vida inteligente que puedan existir algún día en todos estos futuros universos del primer nivel del espacio exterior. (1239.7) 112:7.18

20. Respecto a la frase de Jesús en la cruz: "Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu."

"Pero existen en el universo los que sostienen que esta identidad de alma de Jesús reposa ahora en el «seno del Padre», y será después liberada para asumir el liderazgo del Cuerpo de la Finalidad de Nebadon en su destino desconocido en relación con los universos aun no creados de los reinos sin organizar del espacio exterior." (2015.4) 188:3.8

## SECCIÓN TRES

#### EL PLAN DE SUPERVIVENCIA

Como se detalla en El libro de Urantia

## I. EL PLAN DIVINO DE PERFECCIÓN

#### 1. El objetivo eterno.

"¡El objetivo de la eternidad os aguarda! ¡La aventura del logro de la divinidad se encuentra frente a vosotros! ¡La carrera por la perfección está en marcha! Quienquiera lo desee puede correr, y la victoria certera coronará los esfuerzos de cada ser humano que participe en la carrera de la fe y la esperanza, dependiendo a cada paso de la dirección del Ajustador residente y de la guía de ese buen espíritu del Hijo del Universo, que generosamente ha sido derramado sobre toda la carne." (365.4) 32:5.8

## 2. El plan divino: "Sed perfectos."

"Todos los mundos esclarecidos reconocen y adoran al Padre Universal, el hacedor eterno y sustentador infinito de toda la creación. Las criaturas volitivas de universo tras universo han emprendido el largo, muy largo, viaje al Paraíso, que es el desafío fascinador de la aventura eterna de llegar a Dios el Padre. La meta trascendente de los hijos del tiempo es encontrar al Dios eterno, comprender la naturaleza divina, reconocer al Padre Universal. Las criaturas que conocen a Dios tienen una sola ambición suprema, un solo ardiente deseo, y ése es llegar — como son en sus esferas— a ser semejantes a como es él en su perfección paradisiaca de personalidad y en su esfera universal de supremacía recta." (21.3) 1:0.3

#### 3. El estatus universal del plan de perfección.

"El asombroso plan de perfeccionar a los mortales evolutivos y, una vez que alcanzan el Paraíso y los Cuerpos de la Finalidad, el proporcionar capacitación ulterior para alguna tarea futura no revelada, parece ser, al actualmente, una de las ocupaciones principales de los siete superuniversos y sus muchas subdivisiones; pero este proyecto ascensional para la espiritualización y capacitación de los mortales del tiempo y del espacio no es en modo alguno la ocupación exclusiva de las inteligencias del universo. Existen, ciertamente, muchas otras tareas fascinantes que ocupan el tiempo y canalizan las energías de las huestes celestiales." (54.3) 4:0.3

## 4. El significado del mandato de perfección.

"Este magnífico mandato universal de esforzarse por alcanzar la perfección de la divinidad es el deber principal, y debería ser la más alta ambición, de toda la creación de criaturas forcejeantes

del Dios de perfección. Esta posibilidad de alcanzar la perfección divina es el destino final y certero de todo progreso espiritual eterno del hombre.

"Los mortales de Urantia dificilmente pueden esperar ser perfectos en el sentido infinito, pero es enteramente posible para los seres humanos, que comienzan como lo hacen en este planeta, alcanzar la meta excelsa y divina que el Dios infinito ha puesto para el hombre mortal; y cuando alcancen este destino estarán, en todo lo que corresponde a la autorrealización y alcance de la mente, tan pletóricos en su esfera de perfección divina como Dios mismo lo está en su esfera de infinidad y eternidad. Puede que tal perfección no sea universal en el sentido material, ni ilimitada en comprensión intelectual, ni final en experiencia espiritual, pero es final y completa en todos los aspectos finitos de divinidad de voluntad, perfección de motivación de personalidad, y conciencia de Dios.

"Éste es el verdadero significado de ese mandato divino: «Sed perfectos, así como yo soy perfecto», que insta constantemente al hombre mortal hacia adelante y le atrae hacia adentro en esa larga y fascinadora lucha por alcanzar niveles cada vez más elevados de valores espirituales y auténticos significados de universo. Esta sublime búsqueda del Dios de los universos es la aventura suprema de los habitantes de todos los mundos del tiempo y el espacio." (22.1) 1:0.4

5. No hay "atajos" en el plan de perfección.

"Jamás en tu ascenso al Paraíso, te ganarás nada intentando impacientemente eludir el designio divino establecido mediante atajos, invenciones personales u otros artificios para facilitar el avance en el camino de la perfección, para la perfección y hacia la perfección eterna." (846.4) 75:8.5

6. El Espíritu Infinito, administrador del plan de perfección.

"El Espíritu Infinito es el agente eficaz del Padre quien ama a todos y del Hijo todomisericordioso, para la ejecución de su proyecto conjunto de atraer hacia ellos a todas las almas amantes de la verdad en todos los mundos del tiempo y del espacio...el Espíritu Infinito ofrece al Padre y al Hijo todos sus recursos de presencia divina y de personalidades espirituales; él ha dedicado *todo* al formidable plan de elevar las criaturas volitivas supervivientes a las alturas divinas de la perfección del Paraíso." (93.7) 8:3.5

7. Esta perfección se convierte en una posesión de la personalidad.

"Exceptuando a los seres perfectos que tuvieron origen en la Deidad, todas las criaturas volitivas en los superuniversos son de naturaleza evolucionaria, comenzando en un estado inferior y elevándose siempre hacia lo superior, aunque en realidad, es hacia adentro. Aun las personalidades altamente espirituales continúan ascendiendo en la escala de la vida mediante traslaciones progresivas de vida en vida y de esfera a esfera. Y en el caso de aquellos que hospedan a los Monitores Misteriosos no hay, de hecho, límite alguno en cuanto a las alturas a las que pueden llegar en su ascenso espiritual y su logro universal.

"La perfección de las criaturas del tiempo, cuando ésta queda al fin alcanzada, es completamente una adquisición, una genuina posesión de la personalidad. Aunque se agreguen generosamente los elementos de gracia, no obstante, los logros de la criatura son el resultado del esfuerzo individual, las vivencias verdaderas y la reacción de la personalidad al medio ambiente existente." (361.3) 32:3.8

8. El hombre asciende desde abajo hacia arriba.

"El hecho del origen evolucionario animal no implica un estigma para ninguna personalidad a los ojos del universo, puesto que ése es el método exclusivo de producir uno de los dos tipos básicos de criaturas finitas inteligentes volitivas. Cuando se alcanzan las cimas de la perfección y la eternidad, hay mucho más motivo de orgullo en el caso de aquellos que comenzaron desde abajo y alegremente ascendieron en la escala de la vida, peldaño tras peldaño y que, cuando así llegan a las alturas gloriosas, habrán obtenido una experiencia personal que encierra un conocimiento real de cada fase de la vida desde abajo hacia arriba." (361.5) 32:3.10

9. Somos afortunados de comenzar desde abajo.

"En todo esto se ve la sabiduría de los Creadores. Sería igualmente fácil para el Padre Universal hacer de todos los mortales seres perfectos, impartir perfección con su palabra divina. Pero eso los privaría de la maravillosa experiencia de la aventura y capacitación asociadas con el prolongado y gradual ascenso hacia el interior, una experiencia reservada tan sólo para aquellos que tienen la buena fortuna de comenzar en lo más bajo de la existencia viviente." (361.6) 32:3.11

## II. EL PLAN DE ASCENSIÓN PROGRESIVA

1. El Padre y el Hijo están unidos en el "plan de progreso".

"El Hijo Eterno está en enlace sempiterno con el Padre en la prosecución triunfal del *plan divino de progreso:* el plan universal para la creación, evolución, ascensión, y perfección de las criaturas volitivas. Y, en fidelidad divina, el Hijo es el eterno igual al Padre.

"El Padre y su Hijo son como uno en la formulación y prosecución de este gigantesco plan de logro para elevar los seres materiales del tiempo a la perfección de la eternidad. Este proyecto para la elevación espiritual de las almas ascendentes del espacio es una creación conjunta del Padre y del Hijo, quienes, con la cooperación del Espíritu Infinito, están empeñados en la ejecución asociativa de su propósito divino." (85.2) 7:4.1

2. Las tres partes del plan divino de perfección.

"Este plan divino de logro de la perfección comprende tres empresas únicas, aunque maravillosamente correlacionadas, de aventura universal:

- "1. El plan de logro progresivo. Éste es el plan de ascensión evolutiva, proyectado por el Padre Universal, un programa aceptado sin reservas por el Hijo Eterno cuando convino con el propósito del Padre: «Hagamos a las criaturas mortales a nuestra propia imagen». Esta disposición para el mejoramiento de las criaturas del tiempo incluye la dádiva del Padre de los Ajustadores del Pensamiento y el otorgamiento de las prerrogativas de la personalidad a las criaturas materiales.
- "2. El plan del autootorgamiento. El plan universal subsiguiente es la gran empresa del Hijo Eterno y sus Hijos coordinados de revelar al Padre. Ésta es la propuesta del Hijo Eterno y consiste en su otorgamiento de los Hijos de Dios a las creaciones evolutivas; allí se personalizan y actualizan, para encarnar y hacer real el amor del Padre y la misericordia del Hijo para con las criaturas de todos los universos. Inherente al plan de autootorgamiento, y como rasgo provisional

de esta ministración de amor, los Hijos Paradisiacos actúan como rehabilitadores de aquello que la voluntad desviada de las criaturas ha puesto en peligro espiritual. En cualquier momento o lugar donde ocurra un retraso en el funcionamiento del plan de logro, si una rebelión, por ejemplo, afecta o complica esta empresa, entonces las disposiciones de emergencia del plan de autootorgamiento entran en vigencia inmediatamente. Los Hijos Paradisiacos se han comprometido a actuar como rescatadores, están listos para penetrar en los dominios mismos de la rebelión y restaurar el estado espiritual de las esferas. Y este servicio heroico fue el que realizó en Urantia un Hijo Creador coordinado, en relación con su carrera de autootorgamiento experiencial para adquirir la soberanía.

"3. El plan del ministerio de la misericordia. Una vez que fueron formulados y proclamados el plan de logro y el plan de autootorgamiento, el Espíritu Infinito, solo y de sí mismo, proyectó y puso en marcha la empresa extraordinaria y universal del ministerio de la misericordia. Éste es el servicio tan esencial para la operación práctica y eficaz tanto de las empresas de logro como del autootorgamiento, y todas las personalidades espirituales de la Tercera Fuente y Centro comparten el espíritu del ministerio de la misericordia, que es tanto parte de la naturaleza de la Tercera Persona de la Deidad. El Espíritu Infinito funciona verdadera y literalmente como el ejecutivo asociado del Padre y el Hijo, no sólo en la creación, sino también en la administración." (85.4) 7:4.3

## 3. El Hijo Eterno es el fideicomisario del plan de perfección.

"El Hijo Eterno es el fideicomisario personal, el custodio divino, del plan universal del Padre para la ascensión de las criaturas. Habiendo promulgado el mandato universal, «Sed perfectos, así como yo soy perfecto», el Padre confió la ejecución de esta formidable empresa al Hijo Eterno; y el Hijo Eterno comparte la realización de esta empresa excelsa con su coordinado divino, el Espíritu Infinito. Así pues, las Deidades cooperan efectivamente en la obra de creación, control, evolución, revelación y ministración y, si es necesario, restauración y rehabilitación." (86.1) 7:4.7

#### 4. La supervivencia, un asunto principal del universo.

"La entera organización de espíritus altos, huestes angélicas y seres intermedios se dedica con entusiasmo al fomento del designio del Paraíso para el ascenso progresivo y logro de la perfección de los mortales evolucionarios, uno de los asuntos magníficos del universo —el espléndido designio de la supervivencia para que Dios descienda hasta los hombres y luego, mediante una suerte de asociación sublime, ascender a los hombres hasta Dios para que pasen a la eternidad de servicio y a la divinidad de logro— lo mismo para mortales como para seres intermedios." (867.3) 77:9.12

#### 5. Las condiciones de la supervivencia mortal.

"En cuanto a las oportunidades de supervivencia mortal, aclaremos para siempre: todas las almas de toda fase posible de la existencia mortal sobrevivirán, siempre y cuando manifiesten el deseo de cooperar con sus Ajustadores residentes y exhiban el impulso de hallar a Dios y de lograr la perfección divina, aunque estos deseos no sean sino primeros destellos de la comprensión primitiva de aquella «luz verdadera que ilumina a todo hombre que nace en el mundo»." (447.4) 40:5.19 Juan 1:9.

#### 6. El plan triunfal de ascensión.

"El hombre está espiritualmente habitado por un Ajustador del Pensamiento sobreviviente. Si la mente de un hombre está sincera y espiritualmente motivada, si tal alma humana desea conocer a Dios y hacerse como él, si honestamente desea hacer la voluntad del Padre, no hay influencia negativa alguna de carencia mortal ni fuerza positiva de posible interferencia que pueda prevenir la ascensión certera de dicha alma divinamente motivada, hasta las puertas del Paraíso.

"El Padre desea que todas sus criaturas estén en comunión personal con él. Él tiene un lugar en el Paraíso para recibir a todos los que por su estado de supervivencia y naturaleza espiritual hacen posible tal logro. Por lo tanto, asentad en vuestra filosofía ahora y para siempre: para cada uno de vosotros y para todos nosotros, Dios es accesible, el Padre es alcanzable, el camino está abierto; las fuerzas del amor divino y los medios y arbitrios de la administración divina se entrelazan para facilitar el avance de todas las inteligencias merecedoras de todos los universos hasta la presencia en el Paraíso del Padre Universal." (63.5) 5:1.7

#### III. EL PLAN DE SUPERVIVENCIA MORTAL

## 1. El objetivo del plan de supervivencia mortal.

"El plan de supervivencia mortal tiene un objetivo práctico y útil; no sois los receptores de toda esta labor divina y capacitación cuidadosa tan sólo para que podáis sobrevivir y disfrutar de la beatitud sin fin y de la facilidad eterna. Existe un objetivo de servicio trascendental que se oculta más allá del horizonte de la presente edad del universo. Si los Dioses hubiesen decidido meramente llevaros a través de una larga y eterna excursión de deleite, con certeza no hubiesen transformado el universo entero hasta tal punto en una vasta y complicada escuela de capacitación práctica, solicitando una parte sustancial de la creación celestial como maestros e instructores, y luego pasar edades tras edades dirigiéndoos uno por uno, a través de esta gigantesca escuela universal de capacitación experiencial. El adelanto del esquema de la progresión mortal parece ser una de las ocupaciones principales del universo organizado presente, y la mayoría de las innumerables órdenes de inteligencias creadas están ocupadas directa o indirectamente en el avance de alguna fase de este plan progresivo de perfección." (558.1) 48:8.3

#### 2. El camino de la ascensión mortal.

"Esta personalización séptuple de la Deidad en el tiempo y en el espacio y para los siete superuniversos permite al hombre mortal lograr la presencia de Dios, quien es espíritu. Esta Deidad séptuple, que para las criaturas finitas del tiempo-espacio a veces se poder-personaliza en el Ser Supremo, es la Deidad funcional de las criaturas evolucionarias mortales de carrera de ascensión al Paraíso. Tal carrera de descubrimiento experiencial en la comprensión de Dios comienza con el reconocimiento de la divinidad del Hijo Creador del universo local y asciende a través de los Ancianos de los Días del superuniverso y por el camino de la persona de uno de los Siete Espíritus Rectores hasta lograr el descubrimiento y reconocimiento de la personalidad divina del Padre Universal en el Paraíso." (11.13) 0:8.9

#### 2. La experiencia de la supervivencia mortal.

"Aunque los mortales sobrevivientes del tiempo y del espacio se denominan *peregrinos* ascendentes cuando se los acredita para la ascensión progresiva al Paraíso, estas criaturas evolucionarias ocupan un lugar tan importante en estas narrativas que deseamos aquí presentar una sinopsis de las siguientes siete etapas de la carrera ascendente universal:

- 1. Mortales Planetarios.
- 2. Sobrevivientes Adormecidos.
- 3. Estudiantes en los Mundos de Estancia.
- 4. Progresistas de Morontia.
- 5. Pupilos de los Superuniversos.
- 6. Peregrinos de Havona.
- 7. Aquellos que Llegan al Paraíso.

"La narrativa siguiente presenta la carrera universal de un mortal morado por un Ajustador. Los mortales fusionados con el Hijo o con el Espíritu comparten porciones de esta carrera, pero hemos elegido contar esta historia en cuanto se refiere a los mortales fusionados con el Ajustador, porque ése es el destino que pueden anticipar todas las razas humanas de Urantia.

- "1. *Mortales Planetarios*. Los mortales son todos seres evolucionarios de origen animal, con potencial ascendente. En origen, naturaleza y destino estos distintos grupos de seres humanos son mucho como los pueblos de Urantia. Las razas humanas de cada mundo reciben el mismo ministerio de los Hijos de Dios y disfrutan de la presencia de los espíritus ministrantes del tiempo. Después de la muerte natural, todos los tipos de ascendentes fraternizan como una sola familia morontial en los mundos de estancia.
- "2. Sobrevivientes Adormecidos. Todos los mortales de estado de sobrevivencia, bajo la custodia de los guardianes personales del destino, pasan por las compuertas de la muerte natural y, en el tercer período, se personalizan en los mundos de estancia. Aquellos seres acreditados que, por cualquier razón, han sido incapaces de lograr ese nivel de dominio de la inteligencia y dote de espiritualidad que les permitiría con-tar con guardianes personales, no pueden por lo tanto ir directa e inmediatamente a los mundos de estancia. Dichas almas sobrevivientes deben descansar en un sueño inconsciente hasta el día del juicio de una nueva época, una nueva dispensación, la llegada de un Hijo de Dios para pasar lista a la edad y adjudicar el reino, y ésta es la práctica general en todo Nebadon. Se dijo de Cristo Micael que, cuando ascendió a las alturas al fin de su labor en la tierra: «Condujo a una gran multitud de cautivos». Y estos cautivos eran los sobrevivientes adormecidos desde los días de Adán hasta el día de la resurrección del Maestro en Urantia. (Efe. 4:8.)

"El paso del tiempo no es de importancia para los mortales adormecidos; están totalmente inconscientes y desapercibidos de la longitud de su reposo. Al reensamblarse la personalidad al fin de una época, aquellos que han dormido cinco mil años no reaccionan diferentemente de los que tan sólo han descansado cinco días. Aparte de este atraso en el tiempo, estos sobrevivientes pasan a través del régimen de ascensión en forma idéntica a la de aquellos que evitan el sueño más largo o más corto de la muerte.

"Se utilizan estas clases dispensacionales de peregrinos de los mundos para las actividades morontiales de grupo en las tareas de los universos locales. Existe una gran ventaja en la movilización de grupos tan enormes; de este modo se los mantiene juntos por largos períodos de servicio eficaz.

"3. *Estudiantes de los Mundos de Estancia*. Todos los mortales sobrevivientes que despiertan en los mundos de estancia pertenecen a esta clase.

"El cuerpo físico de la carne mortal no es parte del reensamblaje del sobreviviente adormecido; el cuerpo físico ha regresado al polvo. El serafín de asignación patrocina el nuevo cuerpo, la

forma morontial, como nuevo vehículo de vida para el alma in-mortal y para recibir al Ajustador que ha retornado. El Ajustador es el custodio de las transcripciones espirituales de la mente del sobreviviente adormecido. El serafín de asignación es el que mantiene la identidad sobreviviente —el alma inmortal— hasta donde haya evolucionado. Y cuando estos dos, el Ajustador y el serafín, reúnen sus fideicomisos de personalidad, el nuevo individuo constituye la resurrección de la antigua personalidad, la supervivencia de la identidad evolutiva morontial del alma. Dicha reasociación de alma y Ajustador se denomina en forma totalmente apropiada, una resurrección, un reensamblaje de los factores de la personalidad; pero aún esto no explica enteramente la reaparición de la *personalidad* sobreviviente. Aunque tal vez vosotros no comprendáis jamás el hecho de dicha transacción inexplicable, alguna vez conoceréis experiencialmente la verdad de esto si no rechazáis el plan de la sobrevivencia mortal.

"El plan de detención mortal inicial en los siete mundos de capacitación progresiva es casi universal en Orvonton. En cada sistema local de aproximadamente mil planetas habitados, hay siete mundos de estancia, generalmente satélites o subsatélites de la capital del sistema. Son los mundos de recepción para la mayoría de los mortales ascendentes.

"A veces todos los mundos de capacitación de residencia mortal se denominan «estancias» del universo, y fue a estas esferas a las que Jesús aludió cuando dijo: «En la casa de mi Padre muchas moradas hay». De aquí en adelante, dentro de un grupo dado de esferas tales como los mundos de estancia, los ascendistas progresarán individualmente de una esfera a la otra y de una fase de la vida a la otra, pero siempre avanzarán de una etapa de estudio universal a otra en formación de clases colectivas. (Juan 14:2.)

"4. *Progresistas Morontiales*. Desde los mundos de estancia hacia arriba a través de las esferas del sistema, la constelación y el universo, los mortales se clasifican como progresistas morontiales; están atravesando las esferas de transición de la ascensión mortal. A medida que los mortales ascendentes progresan de los mundos morontiales más bajos a los más elevados, sirven en incontables asignaciones en asociación con sus maestros y en compañía de sus hermanos decanos más avanzados.

"La progresión morontial pertenece al avance continuado de la forma del intelecto, el espíritu y la personalidad. Los sobrevivientes siguen siendo seres de naturaleza triple. A lo largo de la entera experiencia morontial ellos son los pupilos del universo local. El régimen del superuniverso no funciona hasta que no comienza la carrera espiritual.

"Los mortales adquieren auténtica identidad espiritual justo antes de abandonar la sede del universo local para los mundos de recepción de los sectores menores del superuniverso. El pasaje de la etapa morontial final a la primera o más baja condición espiritual no es sino una ligera transición. La mente, la personalidad y el carácter son inalterados por dicho avance; tan sólo la forma sufre modificaciones. Pero la forma del espíritu es tan real como el cuerpo morontial y es igualmente discernible.

"Antes de partir de sus universos locales nativos hacia los mundos de recepción del superuniverso, los mortales del tiempo reciben la confirmación espiritual del Hijo Creador y del Espíritu Materno del universo local. Desde este punto en adelante, se establece el estado del mortal ascendente para siempre. No ha ocurrido nunca que los pupilos del superuniverso se descarrien. Los serafines ascendentes también avanzan en su estado angélico al tiempo de su partida de los universos locales.

"5. Pupilos del Superuniverso. Todos los seres ascendentes que llegan a los mundos de capacitación de los superuniversos se tornan pupilos de los Ancianos de los Días; han atravesado la vida morontial del universo local y ahora son espíritus acreditados. Como jóvenes espíritus, comienzan la ascensión del sistema superuniversal de capacitación y cultura, que se extiende desde las esferas de recepción de su sector menor hacia adentro a través de los mundos de estudio de los diez sectores mayores y hacia las esferas culturales más elevadas de las sedes centrales del superuniverso.

"Existen tres órdenes de espíritus estudiosos de acuerdo con su estadía en el sector menor, los sectores mayores y los mundos sede central del superuniverso de progresión espiritual. Así como los seres ascendentes morontiales estudiaron y trabajaron en los mundos del universo local, del mismo modo los seres ascendentes espirituales van dominando nuevos mundos, a la vez que siguen impartiendo a otros aquello que han bebido de las fuentes experienciales de la sabiduría. Pero ir a la escuela como ser espiritual en la carrera superuniversal es muy distinto de cualquier cosa que jamás haya penetrado los reinos de la imaginación de la mente material del hombre.

"Antes de abandonar el superuniverso en dirección a Havona, estos espíritus ascendentes reciben el mismo curso intensivo de manejo superuniversal que han recibido durante la experiencia morontial relativo a la supervisión del universo local. Antes de que los mortales espirituales alcancen Havona, su estudio principal —pero no su ocupación exclusiva— es el dominio de la administración del universo local y del superuniverso. La razón de tanta experiencia no es totalmente clara en estos momentos, pero sin duda dicho entrenamiento es sabio y necesario en vista de su posible destino futuro como miembros del Cuerpo de Finalistas.

"El régimen superuniversal no es el mismo para todos los mortales ascendentes. Reciben la misma instrucción general, pero hay grupos y clases especiales que se someten a cursos especiales de instrucción y cursos específicos de capacitación.

"6. Peregrinos de Havona. Cuando el desarrollo del espíritu es completo, aunque no pletórico, el mortal sobreviviente se prepara para el largo viaje a Havona, el refugio de los espíritus evolucionarios. En la tierra, eras una criatura de carne y hueso; a través del universo local, eras un ser morontial; a través del superuniverso, eras un espíritu en evolución; con tu llegada a los mundos de recepción de Havona, comienza intensa y realmente tu instrucción espiritual; tu aparición final en el Paraíso será como espíritu perfeccionado.

"El viaje desde la sede central del superuniverso hasta las esferas de recepción de Havona siempre se hace a solas. De aquí en adelante ya no habrá más instrucción en clases o en grupos. Has completado la capacitación técnica y administrativa de los mundos evolucionarios del tiempo y del espacio. Ahora comienza tu *educación personal*, la capacitación individual espiritual. Del principio al fin, a lo largo de todo Havona, la instrucción es personal y de naturaleza triple: intelectual, espiritual y experiencial.

"La primera acción de tu carrera en Havona será reconocer y agradecer a tu seconafín de transporte el viaje largo y certero. Luego se te presentará a aquellos seres que patrocinarán tus primeras actividades en Havona. A continuación registrarás tu llegada y prepararás tu mensaje de acción de gracias y adoración para despachar al Hijo Creador de tu universo local, el Padre de tu universo, que hizo posible tu carrera de filiación. Esto concluye las formalidades de la llegada a Havona; de allí en adelante, se te otorgará un largo período de recreación para la observación libre, y esto te ofrece la oportunidad de buscar a tus amigos, compañeros y asociados en la larga experiencia de ascensión. También podrás consultar las transmisiones para asegurarte de cuáles

entre tus semejantes peregrinos han partido hacia Havona desde el momento en que abandonaste Uversa.

"El hecho de tu llegada a los mundos de recepción de Havona se transmitirá debidamente a la sede de tu universo local y personalmente se informará a tu guardián seráfico, dondequiera que este serafín se encuentre.

"Los mortales ascendentes han sido completamente capacitados en los asuntos de los mundos evolucionarios del espacio; ahora comienza su contacto prolongado y beneficioso con las esferas creadas de la perfección. ¡Qué preparación para algún futuro trabajo se ofrece mediante esta experiencia combinada, singular y extraordinaria! Pero no puedo deciros nada sobre Havona; debéis ver estos mundos para apreciar su gloria y comprender su grandeza.

"7. Los que llegan al Paraíso. Al llegar al Paraíso con estado de residente, tú comienzas el curso progresivo en divinidad y absonidad. Tu residencia en el Paraíso significa que has encontrado a Dios y que has sido incorporado al Cuerpo Mortal de la Finalidad. De todas las criaturas del gran universo, sólo los que están fusionados con el Padre se incorporan al Cuerpo Mortal de la Finalidad. Sólo esos individuos toman el juramento del finalista. Otros seres de perfección paradisiaca o de logro pueden ser agregados temporalmente a este cuerpo de la finalidad, pero no son de asignación eterna a la misión desconocida y no revelada de estas huestes de seres veteranos y perfeccionados evolucionarios del tiempo y del espacio que se están congregando.

"Los que llegan al Paraíso tienen la gracia de un período de libertad, después del cual comienzan sus asociaciones con los siete grupos de los supernafines primarios. Se los designa diplomados paradisiacos una vez que han completado su curso con los conductores de la adoración y luego, como finalistas, se los asigna al servicio de observación y cooperativo hasta los confines de la vasta creación. Hasta ahora no parece haber un empleo específico o establecido para el Cuerpo Mortal de los Finalistas, aunque sirven en muchas posiciones en los mundos establecidos en función de luz y vida.

"Si no hubiese un destino futuro o no revelado para el Cuerpo Mortal de la Finalidad, la asignación presente de estos seres ascendentes ya sería totalmente adecuada y gloriosa. Su destino presente justifica plenamente el plan universal de ascensión evolucionaria. Pero las futuras épocas de la evolución de las esferas del espacio exterior indudablemente elaborarán ulteriormente, y con más plenitud iluminarán divinamente, la sabiduría, el amor y la ternura de los Dioses en la ejecución de su plan divino de sobrevivencia humana y ascensión mortal." (340.3) 30:4.1

#### IV. LA VIDA EN LA CARNE

1. La ascensión durante la "luz y vida".

"Las almas trasladadas de las edades florecientes de las esferas establecidas no pasan por los mundos de estancia. Tampoco se detienen, como estudiantes, en los mundos morontiales del sistema o de la constelación. No pasan por ninguna de las primeras eta-pas de la vida morontial. Son los únicos mortales ascendentes que casi escapan la transición morontial de la existencia material al estado semiespiritual. La experiencia inicial de dichos mortales *aprehendidos por el Hijo* en la carrera de ascensión consiste en el servicio de los mundos de progresión de la sede central del universo. A partir de estos mundos de estudio de Salvington, vuelven como maestros

a aquellos mismos mundos por los cuales no tuvieron que pasar, dirigiéndose posteriormente hacia adentro, hacia el Paraíso, por el camino establecido de la ascensión mortal." (624.3) 55:2.9

# 2. El trabajo de los Ajustadores para los ascendentes.

"El Ajustador del Pensamiento recordará y volverá a recontar para ti sólo aquellos recuerdos y experiencias que son parte de tu carrera universal y que son esenciales para ésta. Si el Ajustador ha sido un socio en la evolución de alguna cosa en la mente humana, estas experiencias valiosas sobrevivirán en la conciencia eterna del Ajustador. Pero mucho de tu vida pasada y sus recuerdos, que no han tenido ni significado espiritual ni valor morontial, perecerá con tu cerebro material; mucho de la experiencia material desaparecerá como antiguos andamios que, habiéndote ayudado a pasar al nivel morontial, ya no tienen un propósito en el universo. Pero la personalidad y los enlaces entre personalidades no son jamás andamios; la memoria mortal de las relaciones con las personalidades tiene valor cósmico y persistirá. En los mundos de estancia conocerás y serás conocido, y más, recordarás y serás recordado por tus asociados de antaño en la corta pero estimulante vida en Urantia." (1235.4) 112:5.22

#### 3. El camino del Paraíso de los ascendentes mortales.

"En Urantia pasáis por una prueba breve e intensa durante vuestra vida inicial de existencia material. En los mundos de estancia y a través de vuestro sistema, constelación y universo local, atravesáis las fases morontiales de la ascensión. En los mundos de capacitación del superuniverso pasáis por las verdaderas etapas espirituales de progresión y sois preparados para el tránsito final a Havona. En los siete circuitos de Havona vuestro logro es intelectual, espiritual y experiencial. Existe una tarea definida que debe cumplirse en cada uno de los mundos de cada uno de estos circuitos." (158.4) 14:5.1

#### 4. El Paraíso, destino de todos los supervivientes.

"Después de todo, para los mortales, la cosa más importante acerca del Paraíso eterno es el hecho de que esta morada perfecta del Padre Universal es el destino real y remoto de las almas inmortales de los hijos mortales y materiales de Dios, las criaturas ascendentes de los mundos evolutivos del tiempo y el espacio. Cada mortal que conoce a Dios y que ha abrazado la carrera de hacer la voluntad del Padre, ya se ha embarcado en la larga, la larguísima senda hacia el Paraíso en la búsqueda de la divinidad y logro de la perfección. Y cuando un ser de origen animal llega a la presencia del Dios del Paraíso, como ya lo han hecho muchos, en número incontable, habiendo ascendido de las esferas humildes del espacio, ese logro representa la realidad de una transformación espiritual que llega a tocar los límites de la supremacía." (127.6) 11:9.8

#### V. LAS INEVITABILIDADES

1. La vida de las criaturas evolutivas está acechada por inevitabilidades.

"Las incertidumbres de la vida y las vicisitudes de la existencia no contradicen de ningún modo el concepto de la soberanía universal de Dios. Toda vida de la criatura evolutiva está acechada por ciertas *inevitabilidades*. Considerad lo siguiente:

"1. ¿Es *el valor* — la fuerza de carácter— deseable? Si es así, el hombre debe criarse en un ambiente que requiera el enfrentamiento con dificultades y la reacción a los desencantos.

- "2. ¿Es *el altruismo* el servicio a los semejantes— deseable? Entonces la experiencia de vida debe proporcionarnos el encuentro con situaciones de desigualdad social.
- "3. ¿Es *la esperanza* la magnitud de la confianza— deseable? Entonces la existencia humana debe enfrentarse constantemente con inseguridades e incertidumbres recurrentes.
- "4. ¿Es *la fe* la suprema afirmación del pensamiento humano— deseable? Entonces la mente del hombre debe hallarse en esa dificultad problemática donde siempre sabe menos de lo que puede creer.
- "5. ¿Es *el amor* a la verdad y la disposición de ir dondequiera éste conduzca, deseable? Entonces el hombre debe crecer en un mundo donde el error está presente y la falsedad es siempre posible.
- "6. ¿Es *el idealismo* el concepto que más se acerca a lo divino— deseable? Entonces el hombre debe luchar en un ambiente de bondad y belleza relativas, en un ambiente que estimule el anhelo incontenible de cosas mejores.
- "7. ¿Es *la lealtad* la devoción al deber más alto— deseable? Entonces el hombre debe proceder rodeado por las posibilidades de traición y deserción. El valor de la devoción al deber consiste en el peligro implícito de incumplimiento.
- "8. ¿Es *la falta de egoísmo* el espíritu de olvido de sí mismo— deseable? Entonces el hombre mortal debe vivir cara a cara con el incesante clamor de un yo inescapable que exige reconocimiento y honor. El hombre no puede elegir dinámicamente la vida divina si no existe una vida del yo a la que renunciar. El hombre no podría nunca aferrarse a la salvación en la rectitud si no hubiera ningún mal potencial que exalte y diferencie el bien por contraste.
- "9. ¿Es *el placer* la satisfacción de la felicidad— deseable? Entonces el hombre debe vivir en un mundo en el que la alternativa del dolor y la probabilidad del sufrimiento son posibilidades experienciales siempre presentes." (51.4) 3:5.5
- "Las criaturas de Havona son naturalmente valientes, pero no son valerosas en el sentido humano. De modo innato son dulces y consideradas, difícilmente altruistas a la manera humana. Aguardan ellas un futuro agradable, no con la esperanza de la manera exquisita como confian los mortales en las esferas evolutivas inciertas. Tienen fe en la estabilidad del universo, pero son completamente ajenos a la fe salvadora por la cual el hombre mortal asciende desde su condición animal hasta las puertas del Paraíso. Aman la verdad, pero nada saben de sus cualidades redentoras para el alma. Son idealistas, pero así nacieron; son completamente ignorantes del éxtasis de llegar a serlo por una elección vivificante. Son leales, pero nunca han experimentado la emoción de la devoción sincera e inteligente al deber frente a la tentación del incumplimiento. Son altruistas, pero no ganaron esos niveles de experiencia mediante la magnífica conquista de un yo beligerante. Disfrutan del placer, pero no comprenden la dulzura del placer al huir de la pena potencial." (52.3) 3:5.17

#### 2. Pero este hombre mortal es un hijo de Dios.

"Es un hecho solemne y excelso que estas criaturas tan bajas y materiales como los seres humanos de Urantia son hijos de Dios, hijos por la fe del Altísimo. «Mirad, ¡cuál amor nos ha dado el Padre, para que seamos llamados hijos de Dios!». «A todos los que le recibieron les dio potestad de conocer que son hijos de Dios». Aunque «no parecería que fuéseis» aún ahora «sois

los hijos de Dios por la fe»; «pues no habéis recibido el espíritu del cautiverio para temer nuevamente, sino que habéis recibido el espíritu de la filiación, por el cual exclamáis —Padre nuestro—». Dijo el profeta de la antigüedad en nombre del Dios eterno: «Yo les daré un lugar en mi casa, y nombre mejor que el de hijos; yo les daré un nombre perpetuo, que nunca perecerá». «Y por cuanto sois hijos, Dios envió a vuestros corazones el espíritu de su Hijo»." (448.1) 40:6.2 1 Juan 3:1. Juan 1:12. 1 Juan 3:2. Rom. 8:15. Isa. 56:5. 1 Juan 4:13.

#### 3. La elección de la supervivencia es indomable.

"La supervivencia eterna de la personalidad depende completamente de la elección de la mente mortal, cuyas decisiones determinan el potencial de supervivencia del alma inmortal. Cuando la mente cree en Dios y el alma conoce a Dios, y cuando, y con el Ajustador ayudante, todos ellos desean a Dios, entonces la supervivencia es segura. Las limitaciones del intelecto, las restricciones de la educación, la carencia de cultura, el empobrecimiento del estado social, incluso la inferioridad de las normas morales humanas que resultan de la infortunada falta de ventajas de instrucción, cultura o posición social, no pueden invalidar la presencia del espíritu divino en tales individuos tan desafortunados y humanamente limitados, pero creyentes. La residencia del Monitor Misterioso constituye el comienzo y asegura la posibilidad del potencial de crecimiento y supervivencia del alma inmortal."(69.8) 5:5.13

# VI. EL OTORGAMIENTO DE JESÚS

# 1. El propósito del otorgamiento de Jesús.

"El Hijo Creador no se encarnó en semejanza de carne mortal ni se autootorgó para la humanidad de Urantia para reconciliar a un Dios airado, sino más bien para que la humanidad entera reconociera el amor del Padre y comprendiera su filiación de Dios. Después de todo, aun el gran abogado de la doctrina de la expiación se dio cuenta de parte de esta verdad, pues declaró que «Dios estaba en Cristo reconciliando consigo al mundo»" (1083.6) 98:7.1 2. Cor. 5:19.

#### 2. El nuevo concepto del Mesías.

"La característica nueva y vital de la confesión de fe de Pedro fue el reconocimiento claro de que Jesús era el Hijo de Dios, de su divinidad incuestionable. Desde su bautismo y la boda de Caná, estos apóstoles le consideraban de varias maneras el Mesías, pero no formaba parte del concepto judío del libertador nacional, que él fuera *divino*. Los judíos no habían enseñado que el Mesías surgiría de la divinidad; él sería «el ungido», pero apenas si habían considerado que era «el Hijo de Dios». En la segunda confesión, se subrayó el hecho de la *naturaleza combinada*, la realidad excelsa de que él era a la vez el Hijo del Hombre y el Hijo de Dios, y sobre esta gran verdad de la unión de la naturaleza humana con la naturaleza divina declaró Jesús que construiría el reino del cielo.

"Jesús había tratado de vivir su vida en la tierra y completar su misión de autootorgamiento como el Hijo del Hombre. Sus seguidores se inclinaban a considerarlo el Mesías esperado. Sabiendo que no satisfaría jamás esas expectativas mesiánicas, él intentó modificar el concepto de ellos sobre el Mesías en una forma que le permitiera satisfacer parcialmente las ansias de ellos. Pero ahora se había dado cuenta de que ese plan casi no podía ser llevado a cabo con éxito. Por consiguiente, eligió audazmente revelar un tercer plan —anunciar abiertamente su divinidad, reconocer la verdad de la confesión de fe de Pedro, y proclamar directamente a los doce que él era el Hijo de Dios.

"Durante tres años había proclamado Jesús que él era el «Hijo del Hombre» mientras que durante esos mismos tres años, los apóstoles insistieron en opinar con creciente convencimiento que él era el Mesías judío esperado. Ahora pues, él revelaba que era el Hijo de Dios, y que construiría el reino del cielo sobre el concepto de la *naturaleza combinada* del Hijo del Hombre y del Hijo de Dios. Había decidido que ya no se esforzaría por convencerlos de que él no era el Mesías. Se proponía en cambio revelar audazmente lo que él *es*, sin prestar atención a la determinación de ellos de persistir en considerarlo el Mesías." (1748.1) 157:5.1

# VII. MUERTE Y RESURRECCIÓN

### 1. El espíritu regresa a Dios, que lo otorgó.

"Cuando hayas terminado aquí, cuando tu carrera haya acabado en su forma temporal en la tierra, cuando concluya tu viaje de tribulación en la carne, cuando el polvo que compone el tabernáculo mortal «regrese a la tierra de donde provino»; entonces, se ha revelado, «el espíritu» que mora en ti «regresará a Dios que lo otorgó». Habita dentro de cada ser mortal de este planeta un fragmento de Dios, una parte integral de la divinidad. Aún no es tuyo por derecho de posesión, pero está concebido intencionalmente para volverse uno solo contigo si sobrevives a la existencia mortal." (26.5) 1:4.3 Ecl. 12:7.

# 2. La relación de los Ajustadores con la muerte.

"Después de la muerte física, excepto en los individuos trasladados de entre los vivientes, el Ajustador liberado va inmediatamente a su esfera hogareña de Divinington. Los detalles de lo que ocurre en ese mundo durante el tiempo en que se aguarda la reaparición misma del mortal sobreviviente dependen principalmente de si el ser humano asciende a los mundos de estancia por su propio derecho universal o aguarda un llamado dispensacional de los sobrevivientes durmientes de una edad planetaria." (1231.3) 112:4.3

#### 3. La supervivencia sin demora.

"Si el individuo humano sobrevive sin atraso, el Ajustador, así se me ha dicho, se registra en Divinington, procede a la presencia Paradisiaca del Padre Universal, vuelve inmediatamente y es abrazado por Ajustadores Personalizados del superuniverso y del universo local de asignación, recibe el reconocimiento del jefe de los Monitores Personalizados de Divinington y luego, inmediatamente, pasa a la «realización de la transición de la identidad», siendo convocado desde allí en el tercer período y habiéndose preparado en el mundo de estancia la forma real de personalidad para la recepción del alma sobreviviente del mortal terrestre tal como el guardián del destino la ha proyectado." (1232.1) 112:4.13

#### 4. Las salas de resurrección de las mansonias.

"Desde el Templo de la Nueva Vida se extienden siete alas radiales, las salas de resurrección de las razas mortales. Cada una de estas estructuras está dedicada a la congregación de una de las siete razas del tiempo. Hay cien mil cámaras personales de resurrección en cada una de estas siete alas, que rematan en las salas circulares de ensamblaje en clase, que sirven como cámaras de despertar hasta para un millón de individuos. Estas salas están rodeadas de cámaras de ensamblaje de la personalidad de las razas mezcladas de los mundos postadánicos normales. Sea cual fuere la técnica que se pueda emplear en los mundos individuales del tiempo en relación con las resurrecciones especiales o dispensacionales, el reensamblaje real y consciente de la

personalidad auténtica y completa toma lugar en las salas de resurrección del mundo de estancia número uno. Durante toda la eternidad recordarás las profundas impresiones de haber presenciado por primera vez estas mañanas de resurrección." (533.3) 47:3.5

# 5. La reconstrucción de los supervivientes.

"Durante el tránsito de los mortales sobrevivientes desde el mundo de origen hasta los mundos de estancia, sea que experimenten la reconstitución de la personalidad en el tercer período o que asciendan al tiempo de una resurrección de grupo, los arcángeles de sus mundos de actividades especiales preservan fielmente el registro de la constitución de la personalidad. Estos seres no son los custodios de la personalidad (como los guardianes serafines lo son del alma), pero sin embargo es verdad que todo factor identificable de la personalidad está salvaguardado eficazmente en la custodia de estos fideicomisos confiables de la supervivencia mortal. En cuanto a la ubicación exacta de la personalidad mortal durante el tiempo comprendido entre la muerte y la sobrevivencia, no lo sabemos.

"La situación que hace posible la repersonalización ocurre en las salas de la resurrección de los planetas receptores morontiales de un universo local. Aquí, en estas cámaras de reconstitución de vida, las autoridades supervisoras proveen esa relación de energía universal —morontial, mental y espiritual— que hace posible el retorno de la conciencia del sobreviviente durmiente. La reconstitución de las partes constituyentes de una personalidad en otro tiempo material comprende:

- "1. La fabricación de una forma apta, un modelo de energía morontial, en el cual el nuevo sobreviviente pueda hacer contacto con la realidad no espiritual, y dentro de la cual la variación morontial de la mente cósmica pueda conectarse con sus circuitos.
- "2. El retorno del Ajustador a la criatura morontial en espera. El Ajustador es el custodio eterno de tu identidad ascendente; tu Monitor es el seguro absoluto de que tú mismo y ningún otro ocuparás la forma morontial creada para tu personalidad que despierta. Y el Ajustador estará presente en la reconstitución de tu personalidad para retomar nuevamente el papel de guía al Paraíso de tu ser sobreviviente.
- "3. Cuando se han reunido estos tres requisitos de la repersonalización, el custodio seráfico de las potencialidades del alma inmortal dormida, con la asistencia de numerosas personalidades cósmicas, dona esta entidad morontial a la forma morontial de mente y cuerpo que está esperando y confía este hijo evolucionario del Supremo a la asociación eterna con el Ajustador en espera. Y esto completa la repersonalización, reconstitución de la memoria, discernimiento y conciencia —identidad." (1234.4) 112:5.15

#### VIII. SUPERVIVENCIA DEL YO—PERSONALIDAD

1. El yo debe elegir la supervivencia como personalidad.

"El yo es una realidad cósmica ya sea en forma material, morontial o espiritual. La actualidad de lo *personal* es el don del Padre Universal que actúa por sí mismo o a través de sus múltiples agencias universales. Decir que un ser es personal es reconocer la individualización relativa de

tal ser dentro del organismo cósmico. El cosmos viviente es un agregado integrado casi infinito de unidades reales, todas las cuales están relativamente sujetas al destino del todo. Pero se han dotado a los que son personales de una real elección de aceptación de destino o de rechazo de destino."(1232.2) 112:5.1

# 2. En los que no sobreviven, la personalidad entra en el Supremo.

"Lo que proviene del Padre es como el Padre, eterno, y esto es igualmente cierto de la personalidad, que Dios otorga por su propia elección libre, como ocurre con el Ajustador del Pensamiento, un fragmento real de Dios. La personalidad del hombre es eterna, pero en cuanto a la identidad es una realidad eterna condicionada. Habiendo aparecido en respuesta a la voluntad del Padre, la personalidad alcanzará el destino de Deidad, pero el hombre debe elegir si estará o no presente en el momento del logro de tal destino. Si no se realiza dicha elección, la personalidad alcanza la Deidad experiencial directamente, volviéndose parte del Ser Supremo. El ciclo está predestinado, pero la participación del hombre en él es facultativo, personal y experiencial." (1232.3) 112:5.2

### 3. La experiencia es la tónica de la supervivencia.

"Nada en el universo entero puede substituir el hecho de la experiencia en los niveles no existenciales. El Dios infinito es, como siempre, repleto y completo, infinitamente inclusivo de todas las cosas excepto el mal y la experiencia de las criaturas. Dios no puede hacer el mal; es infalible. Dios no puede conocer experiencialmente lo que nunca ha experimentado personalmente. El preconocimiento de Dios es existencial. Por lo tanto el espíritu del Padre desciende del Paraíso para participar con los mortales finitos en cada experiencia bona fide de la carrera ascendente; es tan sólo mediante este método mediante el que el Dios existencial puede volverse en verdad y en hecho el Padre experiencial del hombre. La infinidad del Dios eterno abarca el potencial para la experiencia finita, que en efecto se torna actual en el ministerio de los fragmentos Ajustadores, los cuales efectivamente comparten las experiencias de las vicisitudes del vivir de los seres humanos." (1185.2) 108:0.2

#### 4. La permanencia de la personalidad.

"Los planetas evolucionarios son las esferas del origen humano, los mundos iniciales de la carrera mortal ascendente. Urantia es tu punto de partida; aquí tú y tu Ajustador del Pensamiento divino os combináis en una unión temporal. Has recibido el don de una guía perfecta; por lo tanto, si corres la carrera del tiempo con sinceridad y ganas la meta final de la fe, la recompensa de las edades será tuya; estarás eternamente unido con tu Ajustador residente. Allí empezarás tu vida real, la vida de ascensión, de la cual tu estado mortal presente es tan sólo el vestíbulo. Luego comenzaréis vuestra misión exaltada y progresiva como finalistas en la eternidad que se extiende ante vosotros. Y a través de todas estas edades y etapas sucesivas de crecimiento evolucionario, existe una parte de ti que permanece absolutamente inalterada, y ésa es la personalidad —la permanencia en presencia del cambio." (1225.1) 112:0.1

#### 5. Los custodios de la identidad y de los valores de supervivencia.

"El guardián serafín es el fideicomiso de custodia de los valores de sobrevivencia del alma durmiente del hombre mortal, así como el Ajustador ausente *es* la identidad de ese ser universal inmortal. Cuando estos dos colaboran en las salas de resurrección del mundo de estancia en

conjunción con la forma morontial recién fabricada, ocurre la reconstitución de los factores constituyentes de la personalidad del mortal ascendente.

"El Ajustador te identificará; el serafín guardián te repersonalizará y luego te volverá a presentar al Monitor fiel de tus días terrestres.

"Y aún así, cuando acaba una edad planetaria, cuando se reúnen los que están en los círculos inferiores del logro mortal, son sus guardianes de grupo los que los reúnen en las salas de resurrección de las esferas de estancia, así como dice vuestro registro: «Y él enviará sus ángeles con gran voz y juntará a sus escogidos desde un extremo del reino a otro»." (1247.3) 113:6.5 Mat. 24:31.

#### IX. LOS MUNDOS DE ESTANCIA

1. El ministerio de deficiencias del primer mundo de estancia.

"Casi la entera experiencia del mundo de estancia número uno pertenece al ministerio de la deficiencia. Los sobrevivientes que llegan a esta primera esfera de estadía tienen tantos y tan variados defectos de carácter de la criatura y deficiencias de experiencia mortal que las actividades principales del reino consisten en la corrección y cura de estas múltiples herencias de la vida en la carne en los mundos evolucionarios materiales del tiempo y del espacio." (533.6) 47:3.8

2. La continuación de la vida en los mundos de estancia.

"En los mundos de estancia los sobrevivientes mortales resurgidos reanudan su vida exactamente desde donde la interrumpieron cuando los sobrecogió la muerte. Cuando vas de Urantia al primer mundo de estancia, observarás un cambio considerable, pero si hubieras provenido de una esfera del tiempo más normal y progresiva, difícilmente notarías la diferencia excepto por el hecho de que poseerías un cuerpo diferente; el tabernáculo de carne y hueso se ha dejado atrás en el mundo de natividad." (532.7) 47:3.1

3. Debemos compensar nuestros fracasos terrenales.

"Aquellas cosas que podrías haber aprendido en la tierra pero no aprendiste, deben ser adquiridas bajo el tutelaje de estos maestros fieles y pacientes. No existen caminos reales, atajos ni senderos fáciles al Paraíso. Sean cuales fueren las variaciones de cada itinerario, debes aprender las lecciones de una esfera antes de proceder a la siguiente; por lo menos esto es así, una vez que abandonas el mundo de tu natividad." (551.2) 48:5.7

4. El despertar cósmico en los mundos de estancia.

"Un verdadero nacimiento de la conciencia cósmica toma lugar en el mundo de estancia número cinco; estás evolucionando un punto de vista universal. Éste es realmente un período de horizontes en expansión. La mente en expansión de los mortales ascendentes comienza a darse cuenta de que un destino estupendo y magnífico, excelso y divino, aguarda a todos los que completan la ascensión progresiva al Paraíso, que tan laboriosamente pero tan regocijada y auspiciosamente ha comenzado. Aproximadamente en este momento el mortal ascendente promedio comienza a manifestar un entusiasmo experiencial sincero por la ascensión a Havona. El estudio se está volviendo voluntario, el servicio altruista se torna natural, y la adoración,

espontánea. Está naciendo un verdadero carácter morontial; una verdadera criatura morontial está evolucionando." (537.5) 47:7.5

# 5. Confirmación de la fusión con el Ajustador.

"La unión de la mente inmortal evolutiva con el Ajustador eterno y divino está señalada por la convocación seráfica del superángel supervisor para los sobrevivientes resucitados y del arcángel de registro para los que van al juicio el tercer día, y luego, en presencia de los asociados morontiales de dicho sobreviviente, estos mensajeros de confirmación dicen: «Éste es un hijo amado en quien tengo complacencia». Esta sencilla ceremonia marca el ingreso de un mortal ascendente a la carrera eterna de servicio al Paraíso.

"Inmediatamente en cuanto se confirma la fusión con el Ajustador, el nuevo ser morontial se presenta a sus semejantes por primera vez con su nuevo nombre y se le otorgan cuarenta días de retiro espiritual de toda actividad rutinaria para que comulgue con sí mismo y elija una de las rutas optativas para dirigirse a Havona, y seleccionar entre las técnicas diferenciales del logro del Paraíso." (538.2) 47:8.4 Apo. 2:17; 3:12; 14:1.

# 6. ¿Hay una segunda oportunidad?

"Si en algún momento hubiese dudas en cuanto a la aconsejabilidad de avanzar a una determinada identidad humana a los mundos de estancia, los gobiernos del universo invariablemente deciden a favor del interés personal de ese individuo; avanzan sin titubeos a dicha alma a un estado de ser transicional, mientras continúan sus observaciones del intento morontial naciente y del propósito espiritual. Así la justicia divina está segura de cumplirse, y la misericordia divina recibe una oportunidad más de extender su ministerio.

"Los gobiernos de Orvonton y Nebadon no afirman perfección absoluta para el funcionamiento minucioso del plan universal de la repersonalización mortal, pero sí declaran manifestar y efectivamente manifiestan paciencia, tolerancia, comprensión y compasión misericordiosa. Deberíamos más bien correr el riesgo de una rebelión en el sistema que cortejar el peligro de privar a un mortal que lucha, de cualquier mundo evolucionario, de la felicidad eterna de perseguir la carrera de ascensión.

"Esto no significa que los seres humanos han de disfrutar de una segunda oportunidad frente al rechazo de la primera, de ninguna manera. Pero sí significa que toda criatura volitiva ha de experimentar la oportunidad auténtica de hacer una elección sin dudas, autoconsciente y final. Los Jueces soberanos del universo no privarán a ningún ser de estado de personalidad, si ese ser no ha hecho su elección eterna en forma final y plena; el alma del hombre debe tener y se le da, la plena y amplia oportunidad de revelar su verdadero intento y propósito auténtico." (1233.3) 112:5.7

#### X. LA VIDA MORONTIAL

#### 1. La resurrección nos lanza a la carrera morontial.

"La muerte mortal es una técnica de escape de la vida material en la carne; y la experiencia en los mundos de estancia de vida progresiva a través de siete esferas de capacitación correctiva y educación cultural representa la introducción de los sobrevivientes mortales a la carrera morontial, la vida de transición que interviene entre la existencia material evolucionaria y el

logro espiritual más elevado de los seres ascendentes del tiempo que están destinados a lograr las puertas de la eternidad." (540.3) 47:10.7

#### 2. La vida morontial comienza realmente en Jerusem.

"La personalidad mortal iniciada en los mundos de evolución y tabernaculada en la carne — habitada por los Monitores Misteriosos y envuelta por el Espíritu de la Verdad— no está totalmente movilizada, realizada, y unificada hasta el día en que el ciudadano de Jerusem recibe su pasaje a Edentia y es proclamado miembro auténtico del cuerpo morontial de Nebadon —un sobreviviente inmortal asociado con el Ajustador, un ascendentero al Paraíso, una personalidad de estado morontial, y un verdadero hijo de los Altísimos." (540.2) 47:10.6

#### 3. Los morontiales duermen y resucitan siete veces.

"Siete veces los mortales que pasan a través de la entera carrera de los mundos de estancia experimentan el sueño de ajuste y el despertar de la resurrección. Pero la última sala de la resurrección, la cámara final del despertar, fue dejada atrás en el séptimo mundo de estancia. Los cambios de forma ya no necesitarán de una pérdida de la conciencia o de una interrupción en la continuidad de la memoria personal." (540.1) 47:10.5

#### 4. La supervivencia de los niños.

"Los niños que mueren antes de haber llegado a edad de tener un Ajustador del Pensamiento son repersonalizados en el mundo finalista de los sistemas locales concomitantemente con la llegada de cualquiera de los dos progenitores en los mundos de estancia. Un niño adquiere identidad física en el momento de su nacimiento mortal, pero en el asunto de la supervivencia todos los niños sin Ajustador se consideran aún como parte de sus padres.

"A su debido tiempo los Ajustadores del Pensamiento vienen a residir en estos pequeños mientras que el ministerio seráfico a ambos grupos de órdenes dependientes del estado probacionario de supervivencia es en general similar al del progenitor más avanzado o es equivalente al del progenitor único en caso de que uno solo sobreviva. Aquellos que llegan al tercer círculo, sea cual fuere el estado de sus padres, reciben guardianes personales.

"Se mantienen guarderías similares de probación en las esferas finalistas de la constelación y de las sedes centrales del universo para los niños sin Ajustador de las órdenes primarias y secundarias modificadas de ascendenteros." (570.1) 49:6.12

#### 5. La experiencia paternal es un requisito para todos los ascendentes.

"En los siete mundos de estancia, los mortales ascendentes tienen amplia oportunidad para compensar cualquier privación experiencial sufrida en sus mundos de origen, debida a la herencia, medio ambiente o terminación prematura desafortunada de la carrera en la carne. Esto es verdad en todo sentido, excepto en la vida sexual mortal y sus ajustes correspondientes. Miles de mortales llegan a los mundos de estancia sin haberse beneficiado particularmente de las disciplinas derivadas de relaciones sexuales normales en sus esferas nativas. La experiencia en los mundos de estancia provee escasa oportunidad para compensar estas privaciones muy personales. La experiencia sexual en un sentido físico ya no es posible para estos ascendenteros, pero en asociación estrecha con los Hijos e Hijas Materiales, como individuos y como miembros de su familia, estos mortales sexualmente deficientes consiguen compensar los aspectos sociales,

intelectuales, emocionales y espirituales de su deficiencia. Así pues todos los mortales que por circunstancias o juicio erróneo han sido privados de los beneficios de una asociación sexual ventajosa en los mundos evolucionarios, aquí en las capitales del sistema tienen plena oportunidad para adquirir estas experiencias mortales esenciales en asociación estrecha y amante con las excelsas criaturas sexuales adánicas que residen permanentemente en las capitales del sistema.

"Ningún mortal sobreviviente, ser intermedio o serafín puede ascender al Paraíso, lograr al Padre, y ser incorporado en el Cuerpo de la Finalidad sin haber pasado por la experiencia sublime de lograr una relación paternal con un hijo en evolución de los mundos o alguna otra experiencia análoga y equivalente. La relación entre el hijo y el padre es fundamental en el concepto esencial del Padre Universal y de sus hijos del universo. Por lo tanto dicha experiencia es indispensable para la capacitación experiencial de todos los seres ascendentes.

"Los seres intermedios ascendentes y los serafines evolucionarios deben pasar a través de esta experiencia de paternidad en asociación con los Hijos e Hijas Materiales de la sede central del sistema. Así tales seres ascendentes no reproductores obtienen la experiencia de la paternidad al ayudar a los Adanes y Evas de Jerusem en la crianza y enseñanza de su progenie.

"Todos los sobrevivientes mortales que no han experimentado la paternidad en los mundos evolucionarios también deben obtener esta capacitación necesaria durante su período de estadía en las casas de los Hijos Materiales de Jerusem y como asociados paternales de estos estupendos padres y madres. Esto es necesario excepto si dichos mortales hayan sido capaces de compensar sus deficiencias en la guardería infantil del sistema, ubicada en el primer mundo de cultura transicional de Jerusem." (516.1) 45:6.3

# XI. EL JUEGO Y LA DIVERSIÓN DEL ESPÍRITU

#### 1. Todos los ascendentes siguen jugando.

"Los principios de la vida recreativa urantiana son filosóficamente sólidos y siguen aplicandose a lo largo de vuestra vida ascendente, y a través de los circuitos de Havona hasta las orillas eternas del Paraíso. Como seres ascendentes vosotros poseéis los recuerdos personales de todas las existencias inferiores y anteriores, y sin dichos recuerdos identificadores del pasado no habría base para el humor del presente, sea éste risa mortal o hilaridad morontial. Es este recuerdo de las experiencias pasadas el que provee la base para la diversión y la recreación presentes. Así pues disfrutaréis de los equivalentes celestiales de vuestro humor terrestre a través de toda vuestra carrera morontial, y luego, en vuestra carrera cada vez más espiritual. Y aquella parte de Dios (el Ajustador) que se vuelve la parte eterna de la personalidad de un mortal ascendente contribuye las tonalidades de divinidad a las expresiones regocijadas, aun a la risa espiritual, de las criaturas ascendentes del tiempo y del espacio." (550.1) 48:4.20

#### 2. Las múltiples funciones del humor.

"El humorismo debe funcionar como válvula automática de seguridad para prevenir la acumulación de presiones excesivas debidas a la monotonía de una autocontemplación sostenida y grave asociada con la intensa lucha por el progreso evolucionario y el logro elevado. El humor funciona también para disminuir la impresión del impacto inesperado del hecho o de la verdad, del hecho rígido y de la verdad flexible y eternamente viva. La personalidad mortal, que no está nunca segura de lo que encontrará en lo próximo, capta rápidamente a través del humorismo —

llega al objetivo y logra el esclarecimiento— la naturaleza inesperada de la situación, sea ésta hecho o verdad." (549.5) 48:4.18

# 3. Los que más necesitan relajarse.

"La necesidad de la recreación y diversión del humorismo es mayor en aquellas órdenes de seres ascendentes sometidas a una tensión sostenida en sus luchas hacia arriba. Los dos extremos de la vida tienen poca necesidad de recreación humorística. Los hombres primitivos no tienen capacidad para el humorismo, y los seres de perfección paradisiaca no tienen necesidad del mismo. Las huestes de Havona constituyen por naturaleza una agrupación regocijada y alegre de personalidades supremamente felices. En el Paraíso la calidad de la adoración elimina la necesidad de las actividades de reversión. Pero entre aquellos que comienzan sus carreras muy por debajo del objetivo de la perfección paradisiaca, hay amplio lugar para el ministerio de los directores de reversión." (549.3) 48:4.16

### 4. El aumento de espiritualidad disminuye la necesidad de diversión.

"Cuanto más alta la especie mortal, mayor la tensión y más grande la capacidad para el humorismo, así como también la necesidad del mismo. En el mundo de espíritu lo opuesto es verdad: cuanto más alto ascendemos, menor es la necesidad de las diversiones de las experiencias de reversión. Pero procediendo hacia abajo en la escala de la vida de espíritu, desde el Paraíso hasta las huestes seráficas, existe una necesidad en aumento de la misión de la hilaridad y el ministerio de la alegría. Aquellos seres que más necesitan la acción refrescante de la reversión periódica al estado intelectual de experiencias previas son los tipos más elevados de las especies humanas, los morontianos, los ángeles, y los Hijos Materiales, juntamente con otros tipos similares de personalidad." (549.4) 48:4.17

# XII. EN EL UNIVERSO LOCAL

#### 1. Registros de la carrera en el universo local.

"Los Mundos de los Arcángeles. El séptimo grupo de los mundos circundantes de Salvington, con sus satélites asociados, está asignado a los arcángeles. La esfera número uno y todos sus seis satélites tributarios están ocupados por los encargados de los archivos de personalidades. Este cuerpo enorme de archivistas se dedica a mantener en buen orden el registro de los antecedentes de cada mortal del tiempo, desde el momento de su nacimiento pasando por su carrera universal hasta que dicho individuo abandona Salvington uniéndose al régimen del superuniverso o es «borrado de los expedientes de la existencia» por mandato de los Ancianos de los Días.

"En estos mundos los expedientes de las personalidades y los comprobantes de identificación son clasificados, archivados y preservados durante ese período que transcurre entre la extinción mortal y la hora de la repersonalización, la resurrección a partir de la muerte." (409.4) 37:3.7

#### 2. El ascenso espiritual siempre cambiante.

"Antes de que los mortales ascendentes abandonen el universo local para embarcarse en sus carreras espirituales, saciarán todo anhelo intelectual, artístico, y social, o ambición auténtica que haya caracterizado en sus niveles mortal o morontial de existencia. Éste es el logro de la igualdad en la satisfacción de la autoexpresión y autorrealización, pero no el logro de un estado experiencial idéntico ni la obliteración completa de las individualidades características en cuanto

a pericia, técnica, y expresión. Pero el nuevo diferencial espiritual de logro personal experiencial no se nivelará ni se equilibrará hasta después de que hayáis terminado el último círculo de la carrera de Havona. Y entonces, los residentes del Paraíso se enfrentarán con la necesidad de ajustarse a ese diferencial absonito de experiencia personal que se puede nivelar tan sólo por el logro de grupo del estado último de la criatura —el destino de los finalistas mortales de hacerse un espíritu de séptima etapa." (508.3) 44:8.5

# 3. Las visiones de Juan y Pablo.

"Juan el Revelador vio una visión de la llegada de una clase de mortales en avance desde el séptimo mundo de estancia a su primer cielo, las glorias de Jerusem. Registró: «Y vi como si fuese un mar de cristal entremezclado con fuego, y vi a aquellos que habían logrado la victoria sobre la bestia que originalmente los habitaba y sobre la imagen que persistía a través de los mundos de estancia y finalmente sobre la última marca y huella, de pie en el mar de cristal, con las arpas de Dios, cantando la canción de la liberación del temor y de la muerte». (Hay una comunicación espacial perfeccionada en todos estos mundos; y recibes estas comunicaciones en cualquier parte mediante el «arpa de Dios», un dispositivo morontial que compensa la inhabilidad de ajustar directamente el mecanismo sensorial morontial inmaduro a la recepción de las comunicaciones espaciales)

"Pablo también tuvo un visión del cuerpo de ciudadanos ascendentes de mortales en perfeccionamiento en Jerusem, pues escribió: «Pero vendréis al Monte Sion y a la ciudad del Dios vivo, la celestial Jerusalén, y a una innumerable multitud de ángeles, a la gran asamblea de Micael, y a los espíritus de los hombres justos que se están perfeccionando»." (539.4) 47:10.2 Apo. 15:2-4. Heb. 12:22-23.

#### XIII. EL ASCENSO EN EL SUPERUNIVERSO

#### 1. Atravesar el superuniverso.

"Vosotros veréis muy pronto a los Perfecciones de los Días cuando avancéis hasta la sede de gobierno de Splandon después de vuestra estadía en los mundos de vuestro sector menor, ya estos excelsos soberanos están estrechamente asociados con los setenta mundos de los sectores mayores para la capacitación superior de las criaturas ascendentes del tiempo y del espacio. Los Perfecciones de los Días, en persona, administran el juramento del grupo a los graduados ascendentes de las facultades de los sectores mayores.

"El trabajo de los peregrinos del tiempo en los mundos que rodean la sede central de un sector mayor es fundamentalmente de naturaleza intelectual, en contraste con el carácter más físico y material de la capacitación en las siete esferas de instrucción de un sector menor y con las empresas espirituales en los cuatrocientos noventa mundos universidades de la sede central de un superuniverso.

"Aunque se os anota solamente en el registro de los sectores mayores de Splandon, que abarca el universo local de vuestro origen, tendréis que pasar a través de cada una de las diez ramas principales de nuestro superuniverso. Veréis a cada uno de los treinta Perfecciones de los Días de Orvonton antes de que lleguéis a Uversa." (211.3) 18:4.7

### 2. Logros del superuniverso.

"Ése es pues el curso primario o elemental que enfrenta a los peregrinos de fe comprobada y que tanto han viajado en el espacio. Pero mucho antes de llegar a Havona, esos hijos ascendentes del tiempo han aprendido a disfrutar de la incertidumbre, alimentarse de la desilusión, entusiasmarse frente a la derrota aparente, vigorizarse en presencia de dificultades, exhibir valor indomable frente a la inmensidad, y ejercer una fe inconquistable al enfrentarse con los desafíos de lo inexplicable. Por mucho tiempo, el grito de batalla de estos peregrinos ha sido: «Juntamente con Dios, nada —absolutamente nada— es imposible»." (291.3) 26:5.3

3. Ascendentes patrocinados por el Séptimo Espíritu Rector.

"Es el Espíritu Rector Número Siete quien, en sus múltiples funciones, patrocina personalmente el progreso de los candidatos para la ascensión desde los mundos del tiempo en sus esfuerzos por lograr la comprensión de la Deidad no dividida de la Supremacía. Dicha comprensión implica el entendimiento de la soberanía existencial de la Trinidad de la Supremacía en tal forma coordinada con un concepto de la soberanía experiencial en crecimiento del Ser Supremo que constituye el entendimiento de la criatura de la unidad de la Supremacía. La comprensión por parte de la criatura de estos tres factores iguala la comprensión havonaica de la realidad Trinitaria y dota a los peregrinos del tiempo con la capacidad para penetrar finalmente en la Trinidad, para descubrir las tres personas infinitas de la Deidad." (188.6) 16:3.18

#### XIV. ATRAVESAR HAVONA

1. Los peregrinos llegan con perfección de propósito.

"Cuando, mediante y a través del ministerio de todas las huestes de ayudantes del esquema universal de supervivencia, finalmente sois depositados sobre el mundo de recepción de Havona, llegáis tan sólo con un tipo de perfección: *perfección de propósito*. Vuestro propósito se ha comprobado plenamente; vuestra fe ha sido probada. Se sabe que estáis a prueba de desilusiones. Ni siquiera el fracaso de percibir al Padre Universal podrá sacudir la fe ni alterar seriamente la confianza de un mortal ascendente que ha pasado a través de la experiencia que todos deben atravesar para lograr las esferas perfectas de Havona. Para cuando alcancéis Havona, vuestra sinceridad se habrá vuelto sublime. La perfección de propósito y la divinidad de deseo, con constancia de fe han asegurado vuestro ingreso en las moradas establecidas de la eternidad; vuestra liberación de las incertidumbres del tiempo es plena y completa; ahora debéis enfrentaros con los problemas de Havona y las inmensidades del Paraíso, para encontraros con aquello para lo cual por tanto tiempo os habéis estado capacitando en las épocas experienciales del tiempo en los mundos escuela del espacio." (290.3) 26:4.13

2. Ejecutar el mandato de perfección.

"El peregrino llega al planeta de recepción de Havona, el mundo piloto del séptimo circuito, con una sola dote de perfección, perfección de propósito. El Padre Universal ha decretado: «Sed perfectos, así como yo soy perfecto». Ésa es la invitación-mandato asombrosa transmitida a los hijos finitos de los mundos del espacio. La promulgación de ese mandato ha estremecido a la creación entera en el esfuerzo cooperativo de los seres celestiales para ayudar a conducir a su satisfacción y realización ese extraordinario mando de la Primera Gran Fuente y Centro." (290.2) 26:4.12

3. Ser guiado a través de Havona.

"Los Guías de los Graduados se ocupan de pilotear a los peregrinos del tiempo a través de los siete circuitos de los mundos de Havona. El guía que te recibe a tu llegada en el mundo de recepción del circuito exterior de Havona, permanecerá contigo a lo largo de tu entera carrera en los circuitos celestiales. Aunque te asociarás con incontables otras personalidades durante tu estadía en los mil millones de mundos, tu Guía de los Graduados te seguirá hasta el fin de tu progresión en Havona y presenciará tu ingreso en el sueño terminal del tiempo, el sueño del tránsito eterno al objetivo del Paraíso, donde, cuando te despiertes, serás recibido por el Compañero Paradisiaco asignado para darte la bienvenida y tal vez para permanecer contigo hasta que seas aceptado como miembro del Cuerpo de los Mortales de la Finalidad." (270.1) 24:6.3

#### 4. Las experiencias en el segundo circuito de Havona.

"Para los peregrinos triunfantes, se ha acabado en el segundo circuito el estímulo de la incertidumbre evolucionaria, pero la aventura de la asignación eterna aún no ha comenzado; y aunque la estadía en este círculo sea totalmente placentera y altamente beneficiosa, carece de algo del entusiasmo motivado por la anticipación de los círculos anteriores. Muchos son los peregrinos que, en estos momentos, echan una mirada hacia atrás, hacia la larga, muy larga lucha pasada, con envidia regocijada, deseando realmente poder de alguna manera regresar a los mundos del tiempo y comenzar el viaje otra vez, así como vosotros los mortales, al acercaros a la edad avanzada, a veces echáis una mirada hacia atrás, hacia las luchas de la juventud y de los primeros años de la vida y verdaderamente deseáis vivir otra vez vuestra vida." (296.1) 26:10.5

# 5. Reunir a los ayudantes de Havona y a los peregrinos del Paraíso.

"El primero de los siete grupos de supernafines secundarios que se encuentra es el de los ayudantes de los peregrinos, esos seres de entendimiento rápido y amplia compasión que le dan la bienvenida a los muy viajados ascendentes del espacio a los mundos estabilizados y la economía estable del universo central. Simultáneamente comienzan estos altos ministros su trabajo para los peregrinos del Paraíso de la eternidad, el primero de los cuales llegó al mundo piloto del circuito interno de Havona coincidencialmente con la llegada de Grandfanda en el mundo piloto del circuito exterior. En aquellos lejanos días los peregrinos del Paraíso y los peregrinos del tiempo se encontraban primero en el mundo de recepción del circuito número cuatro." (291.1) 26:5.1

#### 6. La llegada de Grandfanda a Havona.

"«Y Malvorian, el primero de esta orden, recibió e instruyó al peregrino descubridor de Havona y le condujo desde los circuitos exteriores de experiencia inicial, paso a paso y circuito a circuito, hasta que se encontró en la presencia misma de la Fuente y Destino de toda personalidad, cruzando posteriormente el umbral de la eternidad al Paraíso»

"En ese momento vastamente distante yo estaba asignado a los servicios de los Ancianos de los Días en Uversa, y todos nos regocijamos en la seguridad de que, finalmente, los peregrinos de nuestro superuniverso llegarían a Havona. Durante muchas edades se nos había enseñado que las criaturas evolucionarias del espacio lograrían el Paraíso, y la emoción de todos los tiempos avasalló las cortes celestiales cuando el primer peregrino efectivamente llegó.

"El nombre de este peregrino descubridor de Havona es *Grandfanda*, y provino del planeta 341 del sistema 84 en la constelación 62 del universo local 1.131 ubicado en el superuniverso número

uno. Su llegada fue la señal para el establecimiento del servicio de transmisión del universo de los universos. Hasta ese momento sólo habían estado en operación las transmisiones de los superuniversos y los universos locales, pero el anuncio de la llegada de Grandfanda a las compuertas de Havona señaló la inauguración de los «informes espaciales de gloria», así llamados porque la transmisión universal inicial informó la llegada a Havona del primero de los seres evolucionarios que había logrado el ingreso al objetivo de la existencia ascendente." (270.4) 24:6.6

#### XV. ENCONTRAR A LA DEIDAD

#### 1. Contactar con el Supremo.

"Los ascendentes del espacio son designados «graduados espirituales» cuando se los traslada del séptimo al sexto círculo y se los coloca bajo la supervisión inmediata de los guías de la supremacía. Estos guías no deben ser confundidos con los Guías de los Graduados —que pertenecen a las Personalidades más Elevadas del Espíritu Infinito— quienes, con sus asociados servitales, ministran en todos los círculos de Havona tanto para los peregrinos ascendentes como para los descendentes. Los guías de la supremacía funcionan tan sólo en el sexto círculo del universo central.

"Es en este círculo que los ascendentes logran una nueva comprensión de la Divinidad Suprema. A lo largo de sus largas carreras en los universos evolucionarios, los peregrinos del tiempo han estado experimentando una conciencia creciente de la realidad de un supercontrol todopoderoso de las creaciones espacio-temporales. Aquí, en este circuito de Havona, se aproximan al encuentro con la fuente en el universo central de la unidad espaciotemporal —a la realidad espiritual de Dios el Supremo." (292.1) 26:6.1

#### 2. Encontrar al Espíritu Infinito.

"Los guías de la Trinidad son los ministros incansables del quinto círculo de la capacitación en Havona de los peregrinos en avance del tiempo y del espacio. Los graduados espirituales se designan aquí «candidatos para la aventura de la Deidad» puesto que es en este círculo, bajo la dirección de los guías de la Trinidad, donde los peregrinos reciben instrucción avanzada sobre la Trinidad divina, en preparación para el intento de lograr el reconocimiento de la personalidad del Espíritu Infinito. Aquí los peregrinos ascendentes descubren lo que significa el verdadero estudio y el real esfuerzo mental al comenzar a discernir la naturaleza del esfuerzo espiritual más oneroso y aún más arduo que se requerirá para satisfacer las demandas del elevado objetivo establecido para su logro en los mundos de este circuito." (292.5) 26:7.1

# 3. Prepararse para conocer al Hijo Eterno.

"El cuarto circuito de Havona se denomina a veces el «circuito de los Hijos». Desde los mundos de este circuito, los peregrinos ascendentes van al Paraíso para alcanzar un contacto comprensivo con el Hijo Eterno, mientras que en los mundos de este circuito los peregrinos descendentes logran una nueva comprensión de la naturaleza y misión de los Hijos Creadores del tiempo y del espacio. Existen siete mundos en este circuito, en los cuales los cuerpos de reserva de los Micaeles del Paraíso mantienen escuelas especiales de ministerio mutuo tanto para los peregrinos ascendentes como para los descendentes; y es en estos mundos de los Hijos Micael donde los peregrinos del tiempo y los peregrinos de la eternidad llegan a su primera comprensión

verdaderamente mutua unos de los otros. En muchos aspectos, las experiencias de este circuito son las más fascinantes de la entera estadía en Havona." (293.5) 26:8.1

### 4. Prepararse para reconocer al Padre Universal.

"Cuando el alma peregrinante alcanza el tercer círculo de Havona, ingresa a la protección de los guías del Padre, o sea, los ministros superáficos más antiguos, más altamente peritos, y más expertos. En los mundos de este circuito, los Guías del Padre mantienen escuelas de sabiduría y facultades de técnica en las que todos los seres que habitan el universo central sirven como maestros. No se deja de lado nada de lo que pueda servir a la criatura del tiempo en esta aventura trascendental de logro de la eternidad.

"El logro del Padre Universal es el pasaporte para la eternidad, a pesar de los circuitos que aún quedan por atravesar. Es por lo tanto una ocasión pletórica, en el mundo piloto del círculo número tres, cuando el trío de tránsito anuncia que la última aventura del tiempo está por comenzar; que otra criatura del espacio intenta ingresar al Paraíso a través de las compuertas de la eternidad." (294.5) 26:9.1

#### 5. La orientación en estas excursiones del Paraíso.

"Cuando el alma ascendente en realidad sale hacia el Paraíso, va acompañada tan sólo por un trío de tránsito: el asociado superáfico del círculo, el Guía de los Graduados y el asociado servital de este último, siempre presente. Estas excursiones de los círculos de Havona al Paraíso son viajes de prueba; los ascendentes todavía no son de estado paradisiaco. No logran estado de residente en el Paraíso hasta no haber pasado a través del reposo final del tiempo, posteriormente al logro del Padre Universal y el salvoconducto final por los circuitos de Havona. No es sino hasta después del reposo divino cuando participan de la «esencia de la divinidad» y del «espíritu de la supremacía» comenzando así realmente a funcionar en el círculo de la eternidad y en la presencia de la Trinidad.

"Los compañeros del ascendente en el trío de tránsito no están obligados a capacitarlo para que ubique la presencia geográfica de la luminosidad espiritual de la Trinidad, sino más bien a ofrecer toda asistencia a un peregrino en su difícil tarea de reconocer, discernir y comprender el Espíritu Infinito suficientemente como para que esta comprensión confirme un reconocimiento de su personalidad. Todo peregrino ascendente en el Paraíso puede discernir la presencia geográfica o la ubicación de la Trinidad, la gran mayoría puede ponerse en contacto con la realidad intelectual de las Deidades, especialmente la Tercera Persona, pero no todos pueden reconocer o siquiera parcialmente comprender la realidad de la presencia espiritual del Padre y del Hijo. Aún más difícil es la comprensión espiritual aun mínima del Padre Universal." (293.2) 26:7.4

#### XVI. LA PREPARACIÓN FINAL PARA EL DESTINO PARADISIACO

# 1. La comprensión, el pasaporte al Paraíso.

La habilidad para comprender es el pasaporte mortal al Paraíso. El deseo de creer es la llave de Havona. La aceptación de la filiación, la cooperación con el Ajustador residente, es el precio de la supervivencia evolutiva." (290.5) 26:4.15

#### 2. Prepararse para el viaje al Paraíso.

"Hacia el fin de la estadía en el primer círculo, los peregrinos ascendentes se encuentran primero con los instigadores del reposo de la orden primaria de los supernafines. Éstos son los ángeles del Paraíso que salen para recibir a aquellos que están en el umbral de la eternidad y completar su preparación para el sueño de transición de la última resurrección. No eres realmente un hijo del Paraíso hasta que no hayas atravesado el círculo interior y hayas experimentado la resurrección de la eternidad del sueño terminal del tiempo. Los peregrinos perfeccionados comienzan su reposo, se duermen, en el primer círculo de Havona, pero despiertan en las orillas del Paraíso. De todos aquellos que ascienden a la Isla eterna, sólo los que llegan de este modo son hijos de la eternidad; los demás van como visitantes, como huéspedes sin estado de residentes." (297.3) 26:11.6

#### 3. El sueño final pre-Paraíso.

"Ahora, pues, en la culminación de la carrera de Havona, al dormiros vosotros los mortales en el mundo piloto del círculo interior, no estáis solos en vuestro reposo como lo estuvisteis en los mundos de vuestro origen cuando cerrabais los ojos en el sueño natural del fallecimiento mortal, ni como lo hicisteis cuando ingresasteis en el largo trance de tránsito preparatorio para el viaje a Havona. Ahora, al prepararte para el reposo de logro, se pone a tu lado tu asociado de mucho tiempo del primer círculo, el majestuoso complemento de reposo, quien se prepara para ingresar en el reposo como uno solo contigo, como la promesa de Havona de que tu transición será completa y de que tú aguardas tan sólo los toques finales de la perfección.

"Tu primera transición fue, efectivamente, muerte; la segunda, un sueño ideal, y ahora la tercera metamorfosis es verdadero reposo, el descanso de las edades." (297.4) 26:11.7

# 4. El descanso final del tiempo.

"Pero el último sueño de metamorfosis es más que aquellos reposos previos de transición que han marcado los logros sucesivos de estado de la carrera ascendente; por ello las criaturas del tiempo y del espacio atraviesan los límites más interiores de lo temporal y lo espacial para lograr estado residencial en las moradas sin tiempo ni espacio del Paraíso. Los instigadores y los complementos del reposo son tan esenciales para esta metamorfosis trascendente como lo son los serafines y seres asociados para la sobrevivencia de la muerte de la criatura mortal." (299.3) 27:1.3

# 5. El último largo tramo de fe.

"Ingresas en el reposo del circuito final de Havona y resurges eternamente en el Paraíso. Y cuando te repersonalizas espiritualmente allí, inmediatamente reconocerás al instigador del reposo quien te da la bienvenida a las orillas eternas como el mismo supernafín primario que produjo el sueño final en el circuito más interior de Havona; y recordarás el último largo tramo de fe mientras se te prepara nuevamente para encomendar tu identidad en las manos del Padre Universal." (299.4) 27:1.4

#### 6. La llegada a la eternidad en el Paraíso.

"El último reposo del tiempo ha sido disfrutado; el último sueño de transición ha sido experimentado; ahora os despertáis a la vida imperecedera en las orillas de la morada eterna. «Y ya no habrá más sueño. La presencia de Dios y de su Hijo están ante vosotros y vosotros sois eternamente sus servidores; habéis visto su rostro y su nombre es vuestro espíritu. No habrá

noche allí; y no necesitan de la luz del sol, porque la Gran Fuente y Centro les da luz; vivirán por siempre y para siempre. Y enjugará Dios toda lágrima de los ojos de ellos; y ya no habrá muerte, ni habrá más llanto, ni clamor, ni dolor; porque las primeras cosas pasaron»." (299.5) 27:1.5 Apo. 22:5; 7:17; 21:4.

#### XVII. EL PARAÍSO

#### 1. El alcance del destino paradisiaco.

"¡Qué aventura! ¡Qué romance! Una creación gigantesca para ser administrada por los hijos del Supremo, esos Ajustadores personalizados y humanizados, mortales Ajustadorizados y eternizados, estas combinaciones misteriosas y asociaciones eternas de la manifestación más elevada conocida de la esencia de la Primera Fuente y Centro y la forma más baja de vida inteligente capaz de comprender y alcanzar al Padre Universal. Concebimos que tales seres amalgamados, tales asociaciones de Creador y criatura, llegarán a ser gobernantes extraordinarios, administradores incomparables y directores comprensivos y compasivos para todas las formas de vida inteligente que puedan existir algún día en todos estos futuros universos del primer nivel del espacio exterior.

"Es verdad que vosotros los mortales sois de origen terrestre, animal; vuestro cuerpo en realidad es de polvo. Pero si realmente lo queréis, pero si verdaderamente lo deseáis, seguramente la herencia de las edades será vuestra, y algún día serviréis a lo largo y a lo ancho de los universos en vuestro carácter verdadero: hijos del Dios Supremo de la experiencia e hijos divinos del Padre del Paraíso de todas las personalidades." (1239.7) 112:7.18

#### 2. La compañía del Paraíso para los ascendentes.

"Los mortales provienen de razas que son muy sociables. Los Creadores bien saben que «no es bueno para el hombre estar a solas», y por lo tanto se dispone para que cuente con compañía aun en el Paraíso.

"Si tú, como mortal ascendente, alcanzas el Paraíso en compañía del compañero o asociado estrecho de tu carrera terrenal, o si tu guardián del destino seráfico a la sazón llega contigo o está a punto de llegar, no se te asigna un compañero permanente. Pero si llegas a solas, con toda seguridad te recibirá un compañero al despertarte del sueño terminal del tiempo en la Isla de la Luz. Aun si se sabe que serás acompañado por alguien de asociación ascendente, se te designarán compañeros temporales para recibirte en las orillas eternas y acompañarte a la reservación ya preparada para la recepción de ti y de tus asociados. Puedes estar seguro de ser recibido efusivamente cuando junto a las orillas eternas del Paraíso, experimentes la resurrección a la eternidad.

"Los compañeros de recepción se asignan durante los días terminales de la estadía del ascendente en el último circuito de Havona, y examinan cuidadosamente los registros del origen mortal y de la ascensión pletórica a través de los mundos del espacio y los círculos de Havona. Cuando reciben a los mortales del tiempo, ya son bien versados en las carreras de aquellos peregrinos que llegan, e inmediatamente demuestran ser compañeros compasivos e interesantes.

"Durante tu estadía prefinalista en el Paraíso, si por cualquier razón fueras separado temporalmente de tu asociado en la carrera ascendente —mortal o seráfico— se te asignará inmediatamente un Compañero Paradisiaco para aconsejarte y acompañarte. Una vez que ha sido

asignado a un mortal ascendente de residencia solitaria en el Paraíso, el compañero permanece con esa persona hasta que ésta se reúna con sus asociados ascendentes o ingrese debidamente en el Cuerpo de la Finalidad." (283.5) 25:8.4

#### XVIII. EL CUERPO DE LOS FINALISTAS

#### 1. Entrar en el Cuerpo de los Finalistas.

"Después de lograr la satisfacción suprema de la plenitud de la adoración, vosotros estáis calificados para ser admitidos en el Cuerpo de la Finalidad.

La carrera ascendente está casi completa, y el séptimo jubileo se prepara para la celebración. El primer jubileo marcó el acuerdo mortal con el Ajustador del Pensamiento cuando se selló el propósito de sobrevivir; el segundo fue el despertar en la vida morontial; el tercero, la fusión con el Ajustador del Pensamiento; el cuarto fue el despertar en Havona; el quinto celebró el hallazgo del Padre Universal; y el sexto jubileo fue la ocasión del despertar en el Paraíso, después del sueño final de tránsito en el tiempo. El séptimo jubileo marca el ingreso en el cuerpo de los finalistas mortales y el comienzo del servicio en la eternidad. El logro de la séptima etapa de realización espiritual por parte de un finalista señala probablemente la celebración del primero de los jubileos de la eternidad." (305.1) 27:7.8

### 2. Tomar el juramento de finalista.

"Aunque todos los mortales que logran el Paraíso fraternizan frecuentemente con los Trascendentales así como lo hacen con los Ciudadanos del Paraíso, pasa que el primer contacto serio del hombre con un Trascendental ocurre en la ocasión pletórica en que, como miembro de un nuevo grupo de finalistas, el ascendente mortal está en el círculo de recepción de los finalistas en el momento en que el jefe de los Trascendentales administra el juramento eterno de la Trinidad; este jefe es el que preside a los Arquitectos del Universo Maestro." (351.1) 31:8.4

#### 3. El comienzo del fin de la larga ascensión.

"Paso a paso, vida a vida, mundo a mundo, la carrera ascendente ha sido conquistada, la meta de la Deidad se ha logrado. La supervivencia es completa en perfección, y la perfección es pletórica en la supremacía de la divinidad. El tiempo se pierde en la eternidad; el espacio se hunde en la identidad y armonía adoradora con el Padre Universal. Las transmisiones de Havona envían al espacio informes de gloria, la buena nueva de que en verdad las criaturas conscientes de naturaleza animal y origen material se han tornado, a través de la ascensión evolucionaria, en realidad y eternamente en los hijos perfeccionados de Dios." (295.2) 26:9.4

#### 4. El destino de los finalistas en el espacio exterior.

"Creemos que los mortales fusionados con el Ajustador, juntamente con sus asociados finalistas, están destinados a funcionar de alguna manera en la administración de los universos del primer nivel del espacio exterior. No tenemos la menor duda de que eventualmente estas enormes galaxias se tornarán universos habitados. Y estamos igualmente convencidos de que entre los administradores de aquéllos se encontrará a los finalistas del Paraíso cuyas naturalezas son la consecuencia cósmica de la combinación de criatura y Creador." (1239.6) 112:7.17

#### 5. El alto destino de los finalistas.

"Los Perfeccionadores de la Sabiduría necesitarán siempre de este complemento de sabiduría experiencial para completar su obra de sagacidad administrativa. Pero se ha postulado que tal vez los finalistas del Paraíso en el futuro, *después* de ser iniciados en la séptima etapa de la existencia espiritual, lleguen eventualmente a un alto nivel de sabiduría, hasta ahora no alcanzado. Si esta inferencia es correcta, dichos seres perfeccionados de ascensión evolutiva indudablemente llegarían a ser los administradores universales más eficaces jamás conocidos en toda la creación. Creo que tal es el alto destino de los finalistas." (216.3) 19:2.5

# EL PROPÓSITO ETERNO DE DIOS

#### I. EL UNIVERSO FUE HECHO PARA SER HABITADO

1. Los universos fueron hechos para ser habitados.

"Las miríadas de sistemas planetarios se formaron para que finalmente las habitaran muchos tipos diferentes de criaturas inteligentes, seres que pudieran conocer a Dios, recibir el afecto divino, y amarle a su vez. El universo de universos es la obra de Dios y la morada de sus diversas criaturas. 'Dios creó los cielos y formó la tierra; estableció el universo y no creó este mundo en vano; para que fuera habitado lo creó." (21.2) 1:0.2 Isa. 45:18.

2. Lo finito existe debido al propósito eterno.

"Los reinos de lo finito existen por virtud del propósito eterno de Dios. Las criaturas finitas, altas y bajas, pueden proponer teorías, y lo han hecho, en cuanto a la necesidad de lo finito en la economía cósmica, pero en último análisis, existe porque Dios lo quiso. No se puede explicar el universo, tampoco puede una criatura finita ofrecer una razón racional de su propia exitencia individual sin apelar a los actos previos y a la volición preexistente de los seres ancestrales: Creadores y procreadores." (1260.5) 115:1.4

3. El propósito eterno es alcanzable por todos.

"Hay en la mente de Dios un plan que involucra a cada criatura de todos sus vastos dominios, y este plan consiste en un propósito eterno de oportunidades ilimitadas, progreso sin límites, y una vida sin fin. ¡Y los tesoros infinitos de esa carrera tan inigualable son vuestros con solo luchar!

"¡El objetivo de la eternidad os aguarda! ¡La aventura del logro de la divinidad se encuentra frente a vosotros! ¡La carrera por la perfección está en marcha! Quienquiera lo desee puede correr, y la victoria certera coronará los esfuerzos de cada ser humano que participe en la carrera de la fe y la esperanza, dependiendo a cada paso de la dirección del Ajustador residente y de la guía de ese buen espíritu del Hijo del Universo, que generosamente ha sido derramado sobre toda la carne." (365.3) 32:5.7

# II. LOS PLANES INFINITOS DEL PROPÓSITO ETERNO

1. Los planes infinitos del propósito eterno.

"Puesto que el Padre Primero es infinito en sus planes y eterno en sus propósitos, es intrínsecamente imposible para cualquier ser finito llegar a aprender o a entender jamás estos planes y propósitos divinos en su plenitud. El hombre mortal puede atisbar los propósitos del Padre sólo de cuando en cuando, aquí y allá, según se revelan en relación con el desenvolvimiento del plan de ascensión de la criatura en sus niveles sucesivos de progresión en el universo. Aunque el hombre no puede abarcar el significado de la infinidad, el Padre infinito con seguridad comprende plenamente y abraza amorosamente toda la finitud de todos sus hijos en todos los universos." (35.3) 2:1.10

2. El vasto alcance del propósito eterno de Dios.

"El Padre satisface, constante e infatigablemente, la necesidad de las diferenciales de demanda de él, según ésta cambia de tiempo en tiempo, en varias secciones de su universo maestro. El gran Dios se conoce y se comprende; es infinitamente autoconsciente de todos sus atributos primordiales de perfección. Dios no es un accidente cósmico, ni un experimentador del universo. Los Soberanos del Universo pueden emprender aventuras; los padres de las Constelaciones pueden hacer experimentos; los líderes del sistema pueden practicar; pero el Padre Universal ve el fin desde el principio, y su plan divino y su propósito eterno realmente abarcan y comprenden todos los experimentos y todas las aventuras de todos sus subordinados en todos los mundos, sistemas y constelaciones de todos los universos de sus vastos dominios." (34.3) 2:1.4

# 3. Toda la creación es una parte del plan divino.

"Existe un gran y glorioso propósito en la marcha de los universos a través del espacio. Todas vuestras luchas mortales no son en vano. Todos nosotros somos parte de un plan inmenso, una empresa gigantesca, y es la vastedad de esa empresa la que convierte en imposible poder ver mucho de ello en un determinado tiempo y durante una vida cualquiera. Todos formamos parte de un proyecto eterno que los Dioses están supervisando y efectuando. Majestuosamente la totalidad del mecanismo universal sigue su marcha a través del espacio al compás de la música del pensamiento infinito y el propósito eterno de la Primera Gran Fuente y Centro." (364.3) 32:5.1

# 4. El plan glorioso del propósito eterno.

"El propósito eterno del Dios eterno es un ideal altamente espiritual. Los acontecimientos del tiempo y las luchas de la existencia material no son otra cosa que el andamio transitorio que tiende un puente hacia el otro lado, hacia la tierra prometida de la realidad espiritual y la existencia celestial. Por supuesto que, vosotros mortales halláis difícil de captar la idea de un propósito eterno; vosotros sois virtualmente incapaces de comprender el pensamiento de la eternidad, algo que no tiene ni comienzo ni fin. Todo lo que os resulta familiar tiene un final." (364.4) 32:5.2

# III. TODAS LAS COSAS SE DESARROLLAN SEGÚN EL PROPÓSITO ETERNO

#### 1. Todas las cosas se desarrollan según el propósito eterno.

"Dentro de los límites de lo que es consecuente con la naturaleza divina, es literalmente cierto que «con Dios todas las cosas son posibles». El lento y prolongado proceso de pueblos, planetas y universos está bajo el perfecto control de los creadores y administradores universales y se desarrolla de acuerdo con el eterno propósito del Padre Universal, procediendo en armonía y orden y en conformidad con el omnisapiente plan de Dios. Sólo existe un único legislador. Él sostiene los mundos en el espacio y hace girar los universos en torno al infinito círculo del circuito eterno." (46.6) 3:2.2 Mat. 19:26.

# 2. La ejecución diferencial del propósito eterno.

"Tal vez parezca que las reacciones de un Dios inmutable, en la ejecución de su eterno designio, varían de acuerdo con la actitud cambiante y las mentes volubles de sus inteligencias creadas; es decir, que pueden variar aparente y superficialmente; pero debajo de la superficie y más allá de todas las manifestaciones externas, se mantiene presente el propósito inmutable, el plan sempiterno, del Dios eterno.

"Allá en los universos, la perfección ha de ser necesariamente un término relativo, pero en el universo central y especialmente en el Paraíso, la perfección no está diluida; en ciertas fases llega a ser absoluta. Las manifestaciones de la Trinidad varían la exposición de la perfección divina, pero no la atenuan." (36.1) 2:2.3

# 3. ¿Quién conoce realmente el propósito eterno?

"El Padre Universal tiene un propósito eterno relacionado con los fenómenos materiales, intelectuales y espirituales del universo de los universos, el cual lleva a cabo durante todo el tiempo. Dios creó los universos por su libre y soberana voluntad, y los creó de acuerdo con su propósito omnisapiente y eterno. Es dudoso que cualquiera, excepto las Deidades del Paraíso y sus más altos asociados conozcan gran cosa acerca del eterno propósito de Dios. Incluso los ciudadanos excelsos del Paraíso tienen opiniones muy variadas sobre la naturaleza del propósito eterno de las Deidades." (54.1) 4:0.1

# IV. EL PROPÓSITO ETERNO TRIUNFARÁ

#### 1. El propósito eterno triunfará.

"En los asuntos del corazón de los hombres puede que el Padre Universal no siempre obtenga lo que quiere; pero en la conducta y destino de un planeta el plan divino prevalece; el propósito eterno de la sabiduría y el amor triunfa." (51.2) 3:5.3

#### 2. Dios lleva a cabo la realización de un proopósito eterno.

"El Gobernante eterno e infinito del universo de los universos es poder, forma, energía, proceso, modelo original, principio, presencia y realidad idealizada. Pero es más; es personal; ejerce una voluntad soberana, experimenta autoconciencia de su divinidad, ejecuta los mandatos de una mente creadora, persigue la satisfacción de la realización de un propósito eterno, y manifiesta amor y afecto Paterno por sus hijos universales. Se pueden comprender mejor todos estos rasgos personales del Padre observándolos tal como fueron revelados en la vida encarnada de Micael, vuestro Hijo Creador, mientras permaneció encarnado en Urantia." (53.5) 3:6.7

#### 3. Predestinación y libre albedrío.

"Vosotros estáis todos sujetos a la predestinación, pero no está preordenado que debáis aceptar esta predestinación divina; tenéis plena libertad para rechazar cualquier porción del programa de los Ajustadores del Pensamiento o todo el programa." (1204.5) 110:2.1

#### 4. Misión de adversidad.

"La confusión y disturbios en Urantia no significan que los Gobernantes Paradisiacos carezcan del interés o de la habilidad para arreglar en forma distinta los asuntos. Los Creadores poseen pleno poder para hacer de Urantia un verdadero paraíso, pero dicho edén no contribuiría al desarrollo de aquellos rasgos fuertes, nobles y experimentados que los Dioses con tanta seguridad forjan en vuestro mundo entre el yunque de la necesidad y el martillo de la angustia. Vuestras ansiedades y penas, vuestras pruebas y desilusiones, son tanto parte del plan divino en vuestra esfera como lo son la perfección exquisita y la adaptación infinita de todas las cosas a su propósito supremo en los mundos del universo central y perfecto." (258.11) 23:2.12

# LAS ENSEÑANZAS DE LA BIBLIA RESPECTO AL PROPÓSITO DE DIOS

### I. EL PROPÓSITO ETERNO

- "Conforme al previo designio eterno que realizó en Cristo Jesús, Señor nuestro." Efe. 3:11.
- "Si el Señor de los ejércitos ha tomado una decisión, ¿quién la hará fracasar?" Isa. 14:27.
- "Como lo he proyectado, así será; como lo he planeado, así sucederá." Isa. 14:24.
- "Esta es la decisión tomada contra toda la tierra;" Isa. 14:26.
- "Tracé un plan, y lo voy a ejecutar." Isa. 46:11.
- "Mi designio se cumplirá y haré todo lo que me agrade." Isa. 46:10.
- "Según el previo designio del que realiza todo conforme a la decisión de su voluntad." Efe. 1:11.
- "Lo decidí y no me retractaré." Jer. 4:28. Cristo Jesús, Señor nuestro." Efe. 3:11.
- "Dándonos a conocer el Misterio de su voluntad según el benévolo designio que en él se propuso de antemano." Efe. 1:9.
- "Sabemos que en todas las cosas interviene Dios para bien de los que le aman." Rom. 8:28.

### II. LA PREDESTINACIÓN

- "El designio de Dios ha transformado en bien el mal que ustedes pensaron hacerme." Gén. 50:20.
- "Y creyeron cuantos estaban destinados a una vida eterna." Hechos 13:48.
- "Pues a los que de antemano conoció, también los predestinó a reproducir la imagen de su Hijo." Rom. 8:29.
- "Eligiéndonos de antemano para ser sus hijos adoptivos por medio de Jesucristo, según el beneplácito de su voluntad." Efe. 1:5.
- "Por cuanto nos ha elegido en él antes de la fundación del mundo." Efe. 1:4.
- "hablamos de una sabiduría de Dios, misteriosa... destinada por Dios desde antes de los siglos para gloria nuestra." 1 Cor. 2:7.
- "Elegidos según el previo conocimiento de Dios Padre, con la acción santificadora del Espíritu." 1 Pedro 1:2.
- "Tropiezan en ella porque no creen en la Palabra; para esto han sido destinados." 1 Pedro 2:8.
- "Para realizar lo que en tu poder y en tu sabiduría habías predeterminado que sucediera." Hechos 4:28.ph. 3:11.
- "Pero vosotros sois una raza elegida, un clero real, una nación sagrada, de Dios.

# III. LA ELECCIÓN

"Ahora bien, antes de haber nacido, y cuando no habían hecho ni bien ni mal - para que se mantuviese la libertad de la elección divina, que depende no de las obras sino del que llama" Rom. 9:11.

"Por tanto, hermanos, poned el mayor empeño en afianzar vuestra vocación y vuestra elección." 2 Pedro 1:10.

"Y si no fuera abreviado ese tiempo, nadie se salvaría; pero será abreviado, a causa de los elegidos." Mat. 24:22.

"Y Dios, ¿no hará justicia a sus elegidos, que están clamando a él día y noche?" Lucas 18:7.

"¿Quién acusará a los elegidos de Dios?" Rom. 8:33.

"Por esto todo lo soporto por los elegidos." 2 Tim. 2:10.

"Yo te conjuro en presencia de Dios, de Cristo Jesús y de los ángeles escogidos, que observes estas recomendaciones sin favoritismos." 1 Tim. 5:21.

A pesar de todas estas enseñanzas sobre la predestinación y la elección, Jesús proclamó sin cesar: "Todo el que quiera puede venir".

**Nota respecto al Plan de Perfección:** El mandato de Jesús —"Por lo tanto, sean perfectos como es perfecto el Padre que está en el cielo." (Mat. 5:48)—fue presagiado por el mandamiento del Viejo Testamento—"Porque yo soy el Señor, su Dios, y ustedes tienen que santificarse y ser santos, porque yo soy santo." (Lev. 11:44).

# **PROVIDENCIA**

#### I. PENSAMIENTO CONFUSO ACERCA DE LAS OBRAS DE DIOS

1. A veces debemos participar de la disciplina de la familia.

"Somos todos parte de la familia de Dios, y por lo tanto a veces debemos participar de la disciplina de la familia. Muchas de las acciones de Dios que tanto nos perturban y confunden son el resultado de las decisiones y dictámenes finales de la omnisapiencia, que facultan al Actor Conjunto a ejecutar la elección de la voluntad infalible de la mente infinita, a hacer cumplir las decisiones de la personalidad de perfección, cuyo examen, visión, y solicitud abarcan el bienestar más elevado y eterno de toda su vasta y extendida creación." (48.1) 3:2.9

2. Por qué malinterpretamos tanto las obras de Dios.

"Ocurre pues que vuestro punto de vista, aislado, seccional, finito, burdo y altamente materialista, y las limitaciones inherentes a la naturaleza de vuestro ser constituyen tal impedimento que sois incapaces de ver, comprender o conocer la sabiduría y bondad de muchos de los actos divinos que os parecen cargados de una crueldad tan aplastante y caracterizados por la indiferencia tan extrema para el consuelo y bienestar, la felicidad planetaria y la prosperidad personal de vuestros semejantes. Es a causa de las limitaciones de la visión humana, es debido a vuestro entendimiento restringido y a vuestra comprensión finita, que equivocáis los motivos de Dios y pervertís sus propósitos. Pero muchas cosas ocurren en los mundos evolutivos que no corresponden a las acciones personales del Padre Universal." (48.2) 3:2.10

3. La naturaleza de la verdadera providencia.

"Por muchas épocas los habitantes de Urantia han interpretado erróneamente la providencia de Dios. Hay una providencia divina trabajando en vuestro mundo, pero no se trata del ministerio infantil, arbitrario y material que muchos mortales han concebido. La providencia de Dios consiste en las actividades entrelazadas de los seres celestiales y de los espíritus divinos que, de acuerdo con las leyes cósmicas, laboran incesantemente por el honor de Dios y para el desarrollo espiritual de sus hijos en el universo." (54.4) 4:1.1

4. El concepto de providencia progresiva.

"¿No podéis vosotros acaso desarrollar vuestro concepto sobre el trato de Dios con el hombre hasta el punto de reconocer que la consigna del universo es *progreso?* A través de prolongadas edades la raza humana ha luchado para llegar a su estado actual. A lo largo de todos estos milenios la Providencia ha estado laborando en el plan de la evolución progresiva. Estas dos ideas no son opuestas en la práctica, sino tan sólo en los conceptos erróneos del hombre. La providencia divina no se enlista jamás en oposición al verdadero progreso humano, tanto temporal como espiritual. La providencia está siempre de acuerdo con la naturaleza inmutable y perfecta del supremo Legislador." (54.5) 4:1.2

# II. LA PROVIDENCIA, DOMINIO DEL ACTOR CONJUNTO Y DEL SER SUPREMO

1. El dominio del Actor Conjunto y del Ser Supremo

"Cuando imaginéis al Padre como creador original y al Hijo como administrador espiritual, debéis pensar en la Tercera Fuente y Centro como coordinador universal, un ministro de cooperación ilimitada. El Actor Conjunto es el correlacionador de toda realidad actual; es el depositario divino del pensamiento del Padre y de la palabra del Hijo, y en acción es eternamente respetuoso de la absolutez material de la Isla central. La Trinidad del Paraíso ha establecido el orden universal del *progreso*, y la providencia de Dios está bajo el dominio del Creador Conjunto y del Ser Supremo en evolución. Ninguna realidad actual o en vías de actualización puede escapar a la relación final con la Tercera Fuente y Centro." (99.2) 9:1.3

#### 2. Cómo consideraba Moisés la Providencia.

"Moisés creía en la Providencia; estaba profundamente influido por las doctrinas de Egipto sobre el control sobrenatural del Nilo y de los demás elementos de la naturaleza. Tenía una gran visión de Dios, pero era totalmente sincero al enseñar a los hebreos que, si obedecían a Dios, «te amará, te bendecirá y te multiplicará. Multiplicará el fruto de tu vientre y el fruto de tu tierra —tu grano, tu vino, tu aceite y tus rebaños. Prosperarás por sobre todos los pueblos, y el Señor tu Dios te quitará toda enfermedad y no te dará ninguna de las malas plagas de Egipto». Incluso dijo: «Acuérdate del Señor tu Dios, porque él es quien te da el poder para hacer las riquezas». «Prestarás a muchas naciones, mas tú no tomarás prestado. Tendrás dominio sobre muchas naciones, pero sobre ti no tendrán dominio»." (1058.2) 96:5.4 Deut. 7:12-15.

#### III. FUNCIONES DE LA PROVIDENCIA

1. El hombre sí tiene poder relativo de elección.

"La providencia no significa que Dios ha decidido todo para nosotros y por adelantado. Dios nos ama demasiado como para hacer eso, porque eso sería prácticamente tiranía cósmica. El hombre tiene poderes relativos de elección. Tampoco es el amor divino, ese afecto miope que mimaría y consentiría a los hijos del hombre." (1304.3) 118:10.1

2. La providencia es una función.

"Los Dioses tienen atributos pero la Trinidad tiene funciones, y como la Trinidad, la providencia es una función, el compuesto del supercontrol distinto de personal del universo de los universos, que se extiende de los niveles evolucionarios del Séptuple, sintetizándose en poder del Todopoderoso hasta los dominios trascendentales de la Ultimidad de la Deidad." (1304.6) 118:10.4

3. La providencia actúa respecto al todo.

"Dios ama a cada criatura como a un hijo, y ese amor acompaña a cada criatura a lo largo de todo el tiempo y de la eternidad. La providencia funciona respecto al total y trata de la función de cualquier criatura en cuanto tal función esté relacionada con el total. La intervención providencial respecto de un ser específico es indicativa de la importancia de la *función* de ese ser en cuanto al crecimiento evolucionario de algún total; dicho total puede ser la raza total, la nación total, el planeta total o aun un total más elevado. Es la importancia de la función de la criatura la que ocasiona la intervención providencial, no la importancia de la criatura como persona." (1304.7) 118:10.5

4. Nuestras ideas erróneas acerca de la providencia.

"Sin embargo, el Padre como persona puede en cualquier momento interponer una mano paterna en la corriente de los acontecimientos cósmicos, todo de acuerdo con la voluntad de Dios y en consonancia con la sabiduría de Dios y motivado por el amor de Dios.

"Lo que el hombre llama providencia es demasiado frecuentemente el producto de su propia imaginación, la yuxtaposición fortuita de las circunstancias del azar. Existe sin embargo una providencia real y emergente en el reino finito de la existencia universal, una correlación verdadera y actualizante de las energías del espacio, los movimientos del tiempo, los pensamientos del intelecto, los ideales del carácter, los deseos de las naturalezas espirituales y las acciones volitivas determinadas de las personalidades en evolución. Las circunstancias de los mundos materiales encuentran integración finita final en las presencias entrelazadas del Supremo y del Último." (1305.1) 118:10.6

#### 5. Lo fácil que es malinterpretar la providencia.

"Algunas de las condiciones sorprendentemente fortuitas que ocasionalmente prevalecen en los mundos evolucionarios pueden ser debidas a la presencia en gradual emergencia del Supremo, la anticipación de sus actividades universales futuras. La mayor parte de lo que un mortal llamaría providencial no lo es; su juicio en estos asuntos está muy dificultado por la falta de visión perspicaz en los verdaderos significados de las circunstancias de la vida. Mucho de lo que un mortal llamaría buena suerte puede ser en realidad mala suerte; la sonrisa de la fortuna, que dona tiempo libre no ganado y riqueza no merecida puede ser la mayor de las aflicciones humanas; la crueldad aparente del hado perverso que acumula tribulaciones sobre un mortal sufriente puede ser en realidad un fuego templador que está transmutando el hierro blando de la personalidad inmadura en el acero duro del verdadero carácter." (1305.4) 118:10.9

#### 6. La providencia es el supercontrol de la Supremacía.

"Existe una providencia en los universos en evolución, y las criaturas pueden descubrirla hasta el punto en que ellas hayan alcanzado la capacidad de percibir el propósito de los universos en evolución. La capacidad completa de discernir los propósitos universales equivale a haber completado la evolución de la criatura y se puede expresar de otra manera como el logro del Supremo dentro de los límites del estado presente de los universos incompletos.

"El amor del Padre actúa directamente en el corazón del individuo, independientemente de las acciones o reacciones de todos los demás individuos; la relación es personal —hombre y Dios. La presencia impersonal de la Deidad (el Supremo Todopoderoso y la Trinidad del Paraíso) manifiesta respeto por el todo y no por la parte. La providencia del supercontrol de la Supremacía se vuelve cada vez más aparente a medida que las sucesivas partes del universo progresan en el logro de los destinos finitos. A medida que los sistemas, constelaciones, universos y superuniversos se establecen en luz y vida, el Supremo emerge cada vez más como correlativo significativo de todo lo que ocurre, mientras que el Último emerge gradualmente como unificador trascendental de todas las cosas." (1305.5) 118:10.10

#### 7. En la era de luz y vida, la providencia se hace real.

"En un planeta de este orden avanzado, la providencia se ha vuelto una actualidad, las circunstancias de la vida están correlacionadas, pero esto no se debe solamente a que el hombre ha llegado a dominar los problemas materiales de su mundo; es también porque ha comenzado a

vivir de acuerdo con la tendencia de los universos; está siguiendo el camino de la Supremacía para el logro del Padre Universal." (1306.5) 118:10.16

8. De momento, la providencia solo puede ser parcial.

"El reino de Dios está en el corazón de los hombres; y cuando este reino se vuelve actual en el corazón de cada individuo de un mundo, la regla de Dios se ha vuelto actual en el planeta; ésta es la soberanía lograda del Ser Supremo.

"Para realizar la providencia en el tiempo el hombre debe cumplir la tarea de alcanzar la perfección. Pero el hombre aun ahora puede saborear por adelantado esta providencia en sus significados eternos cuando discurre en el hecho universal de que todas las cosas, ya sean buenas o malas, cooperan para el avance de los mortales que conocen a Dios en su búsqueda del Padre de todo." (1306.6) 118:10.17

9. El discernimiento espiritual detecta la providencia.

"La providencia se vuelve cada vez más discernible a medida que los hombres se dirigen hacia arriba desde lo material a lo espiritual. El logro del discernimiento espiritual completado permite que la personalidad ascendente detecte armonía en lo que hasta ese momento era caos. Aun la mota morontial representa un avance real en esta dirección." (1306.8) 118:10.19

10. La providencia y el Supremo incompleto.

"La providencia es en parte el supercontrol del Supremo incompleto manifestada en los universos incompletos, y por lo tanto por siempre debe ser:

- "1. *Parcial* debido a la condición incompleta de la actualización del Ser Supremo;
- "2. *Imprevisible* debido a las fluctuaciones de la actitud de la criatura, que por siempre varía de un nivel a otro, causando así aparentemente una respuesta variable recíproca en el Supremo." (1307.1) 118:10.20
- 11. Lo que la providencia significa realmente.

"Cuando los hombres oran para requerir la intervención providencial en las circunstancias de la vida, muchas veces la respuesta a sus oraciones es su propia actitud cambiada hacia la vida. Pero la providencia no es caprichosa, tampoco es fantástica ni mágica. Es la emergencia lenta y segura del soberano poderoso de los universos finitos, cuya presencia majestuosa detectan ocasionalmente las criaturas en evolución en sus progresiones universales. La providencia es la marcha segura y certera de las galaxias del espacio y de las personalidades del tiempo hacia las metas de la eternidad, primero en el Supremo, luego en el Último y tal vez en el Absoluto. Y en la infinidad creemos que existe la misma providencia y que ésta es la voluntad, las acciones, el propósito de la Trinidad del Paraíso que motiva así el panorama cósmico de universos tras universos." (1307.4) 118:10.23

12. Cuando la providencia se hace real.

"A medida que los sistemas, constelaciones, universos y superuniversos se establecen en luz y vida, el Supremo emerge cada vez más como correlativo significativo de todo lo que ocurre, mientras que el Último emerge gradualmente como unificador trascendental de todas las cosas." (1305.6) 118:10.11

# IV. JESÚS Y LA DISPENSACIÓN MISTERIOSA DE LA PROVIDENCIA

"Cuando Jesús se mezclaba con la gente, todos lo encontraban enteramente libre de las supersticiones de esa época. Estaba libre de todo prejuicio religioso; no fue nunca intolerante. No había en su corazón nada que se asemejara al antagonismo social. Aunque cumplía con lo que había de bueno en la religión de sus padres, no vacilaba en hacer caso omiso de las tradiciones supersticiosas y esclavizantes inventadas por el hombre. Se atrevió a enseñar que las catástrofes de la naturaleza, los accidentes del tiempo y otros acontecimientos calamitosos no son resultado del juicio divino ni dispensaciones misteriosas de la Providencia. Denunció la devoción esclavizante a los ceremoniales vacíos y desenmascaró la falacia de la adoración materialista. Proclamó valientemente la libertad espiritual del hombre y se atrevió a enseñar que los mortales son, real y verdaderamente, hijos del Dios viviente." (1671.5) 149:2.10

# LA PROVIDENCIA EN LA BIBLIA

#### I. LA PROVIDENCIA EN EL VIEJO TESTAMENTO

Aunque la palabra "providencia" no aparece en el Viejo Testamento, a lo largo de estos escritos la idea predomina como el concepto del "pueblo elegido".

"Vosotros pensasteis hacerme mal, pero Dios lo encaminó a bien." Gén. 50:20.

"Aquel día yo apartaré la tierra de Gosén...para que no haya en ella ninguna clase de moscas." Éx. 8:22.

"Ninguna enfermedad de las que envié sobre los egipcios traeré sobre ti." Éx. 15:26.

"Y daré paz en este lugar, dice Jehová de los ejércitos." Hag. 2:9.

"Mirad a Abraham...porque cuando no era más que uno solo...lo bendije y lo multipliqué." Isa. 51:2.

"Mas para vosotros, los que teméis mi nombre, nacerá el sol de justicia y en sus alas traerá salvación." Mal. 4:2.

# II. LA PROVIDENCIA EN EL NUEVO TESTAMENTO

En el Nuevo Testamento la palabra "providencia" aparece una vez—en la versión King James—Hechos 24:2. "Viendo que por ti disfrutamos de gran paz, y muchas buenas obras se han hecho a esta nación por tu providencia." (en la versión revisada, "providencia" se sustituye por "provisión")

"Mirad las aves del cielo, que no siembran, ni siegan, ni recogen en graneros; y, sin embargo, vuestro Padre celestial las alimenta." Mat. 6:26.

"¿No se venden dos pajarillos por un cuarto? Con todo, ni uno de ellos cae a tierra sin el permiso de vuestro Padre." Mat. 10:29.

"Jesús les respondió: 'Mi Padre hasta ahora trabaja, y yo trabajo.'" Juan 5:17.

"Sabemos, además, que a los que aman a Dios, todas las cosas los ayudan a bien, esto es, a los que conforme a su propósito son llamados." Rom. 8:28.

# EL REINO DE LOS CIELOS

#### I. LOS CONCEPTOS DEL REINO

- 1. La religión judía albergaba muchos conceptos confusos del reino de los cielos. (1858.3) 170:1.1
- 2. Aunque Jesús presentó diferentes aspectos del reino, sus últimas palabras siempre fueron: "el reino está dentro de vosotros." (1859.5) 170:1.12
- 3. Jesús presentó cinco características cardinales del evangelio del reino.
  - 1. La preeminencia del individuo.
  - 2. La voluntad como factor determinante.
  - 3. La filiación con Dios Padre.
  - 4. El servicio amoroso del hombre.
  - 5. La trascendencia de lo espiritual sobre lo material. (1863.6) 170:4.8
- 4. El evangelio del reino es la paternidad de Dios y la filiación del hombre. (2052.4) 193:0.4

#### II. LA FRATERNIDAD DE LOS HOMBRES

- 1. La fraternidad significa que la parte se beneficia o sufre en relación con el todo. (138.6) 12:7.11
- 2. Dios debe siempre encontrar primero al hombre para que el hombre pueda más tarde encontrar a Dios. (1299.3) 118:5.3 3.
- 3. Jesús dijo: "Os envío, no para que améis las almas de los hombres, sino más bien para que améis a los hombres." (2043.1) 191:5.3 4.
- 4. Los judíos alabaron la bondad, los griegos la belleza, los hindúes la devoción. Los ascetas enseñaron la reverencia, los romanos exigían lealtad. Pero Jesús exigía la vida, una vida de servicio amante para nuestros hermanos en la carne. (2043.1) 191:5.3

#### III. LAS LLAVES DEL REINO

- 1. Las llaves del reino son sinceridad, y más sinceridad. (435.7) 39:4.14
- 2. Jesús enseñó dos cosas esenciales para entrar en el reino—la fe sincera y el hambre de la verdad. (1861.2) 170:2.20

#### REFERENCIAS BÍBLICAS

: Heb. 11:1. Juan 14:1. Juan 1:12. Heb. 12:2.

#### IV. EL CAMINO NUEVO Y VIVIENTE

1. Jesús estableció el camino nuevo y viviente—él era la verdad que hace libres a los hombres. (596.1) 52:5.4

- 2. Este nuevo camino significa que los mortales nuevamente pueden proceder directamente a las esferas morontiales tras la muerte. (596.2) 52:5.5
- 3. Hay dos maneras de elegir la voluntad del Padre:
  - 1. Negativa—no mi voluntad sino la tuya.
  - 2. Positiva—es mi voluntad que se haga tu voluntad. (1221.7) 111:5.6

# V. LA RELIGIÓN DE JESÚS

- 1. La religión de Jesús proporciona la salvación final—las siete esenciales:
  - 1. La salvación de las cadenas materiales.
  - 2. La salvación de la esclavitud intelectual.
  - 3. La salvación de la ceguera espiritual.
  - 4. La salvación del yo incompleto.
  - 5. La salvación del vo.
  - 6. La salvación del tiempo.
  - 7. La salvación de lo finito. (1112.4) 101:6.8
- 2. Jesús advirtió a sus seguidores sobre el peligro de transformar el evangelio en una religión *acerca de* él. (1543.1) 138:6.3
- 3. El nuevo mandamiento de Jesús fue: Amaos los unos a los otros como yo os he amado. (1944.4) 180:1.1

#### VI. LAS SEIS FASES DEL REINO EN LA BIBLIA

- 1. Experiencia personal. El reino de Dios está entre vosotros. Lucas 17:21.
- 2. Aspectos sociales del reino. Predicad, diciendo: El reino de los cielos se ha acercado. Mat. 10:7.
- 3. La fraternidad superhumana. No beberé más de este fruto de la vid hasta aquel día en que lo beba nuevo con vosotros en el reino de mi Padre. Mat. 26:29.
- 4. La próxima edad del hombre. A vuestro Padre le ha placido daros el Reino. Lucas 12:32.
- 5. La edad de luz y vida. Venga tu Reino, hágase tu voluntad. Lucas 11:2.
- 6. Soberanía de Miguel. Acuérdate de mí cuando vengas en tu Reino. Lucas 23:42

# EL SISTEMA PARAÍSO-HAVONA

# I. GEOGRAFÍA

- 1. Havona consiste en mil millones de mundos perfectos que giran alrededor del Paraíso en siete circuitos concéntricos. (152.1) 14:0.1
- 2. Entre Havona y el Paraíso están los circuitos de siete mundos del Padre, el Hijo y el Espíritu. (143.1) 13:0.1
- 3. Las islas oscuras del espacio están situadas entre Havona y los siete superuniversos. (153.3) 14:1.12
- 4. El sistema del Paraíso-Havona es una unidad de perfección creativa. (154.8) 14:2.6

#### II. LOS MUNDOS DE HAVONA

- 1. Los mundos de Havona contienen mil elementos y siete formas de energía. (154.5) 14:2.3 Cada mundo es único. (159.2) 14:5.6
- 2. Los nativos de Havona son los hijos de la Trinidad. (157.2) 14:4.10
- 3 No hay gobierno en los mundos de Havona. (155.5) 14:3.2
- 4. El tiempo estándar del gran universo es el día del Paraíso-Havona cerca de siete minutos menos que mil años de Urantia. (153.3) 14:1.12

#### III. LA VIDA EN HAVONA

- 1. Hay siete formas de vida en Havona. (156.6) 14:4.1
- 2. El pecado no ha aparecido jamás en Havona. (155.3) 14:2.9
- 3. Las Deidades derivan gran satisfacción del universo perfecto de Havona. (162.11) 14:6.36

# IV. LAS ESFERAS SAGRADAS DEL PARAÍSO

- 1. Cada uno de los veintiún mundos de las Deidades está altamente especializado. (143.7) 13:0.7
- 2. Los mundos del Padre están dirigidos por los Secretos Trinidizados de Supremacía. (144.3) 13:1.
- 3. Los mundos del Padre son:
  - 1. Divinington.
  - 2. Sonarington.
  - 3. Spiritington.
  - 4. Vicegerington.
  - 5. Solitarington.
  - 6. Serafington.
  - 7. Ascendington. (144.4) 13:1.4

- 4. Los siete mundos del Hijo son los mundos de las siete fases de la existencia del espíritu puro. (149.4) 13:3.1
- 5. Los siete mundos del Espíritu son las sedes centrales de los Siete Espíritus Rectores. Desde esos mundos se equilibran y estabilizan los circuitos de la mente cósmica del gran universo. (150.5) 13:4.6

# LA TRINIDAD DEL PARAÍSO

# I. LA TRINIDAD, UNIÓN DE LA DEIDAD

- 1. Dios funciona como Deidad absoluta solo en la Trinidad del Paraíso y en relación con la totalidad del universo. (112.4) 10:4.1
- 2. La Trinidad es existencial y era inevitable. (15.7) 0:12.1
- 3. La Trinidad constituye la única realidad de Deidad que abarca la infinidad. (15.8) 0:12.2
- 4. La Trinidad permite que el Padre pueda escapar del absolutismo de la personalidad. (108.1) 10:0.1
- 5. La Trinidad es una asociación de personas infinitas que funcionan como una entidad corporativa. (112.6) 10:4.3

#### II. FUNCIONES DE LA TRINIDAD

- 1. La Trinidad no tiene atributos—tiene funciones, tales como la administración de la justicia, las actitudes de totalidad, la acción coordinada, y el sobrecontrol cósmico. (113.2) 10:5.1
- 2. La justicia es una de las funciones de la Trinidad. (114.3) 10:6.2
- 3. La Trinidad del Paraíso se ocupa del total. La Trinidad es el total de la Deidad. (115.4) 10:7.2
- 4. Aunque el Ser Supremo no es una personalización de la Trinidad, es la aproximación más cercana comprensible por criaturas finitas. (113.5) 10:5.4

### III. HIJOS DE LA TRINIDAD

- 1. Hay siete órdenes de Personalidades Supremas Trinitarias:
  - 1. Secretos Trinidizados de Supremacía.
  - 2. Eternos de los Días.
  - 3. Ancianos de los Días.
  - 4. Perfecciones de los Días.
  - 5. Recientes de los Días.
  - 6. Uniones de los Días.
  - 7. Fieles de los Días. (207.1) 18:0.1
- 2. Hay siete órdenes de Seres Coordinados de Origen Trinitario:
  - 1. Hijos Instructores Trinitarios.
  - 2. Perfeccionadores de la Sabiduría.
  - 3. Consejeros Divinos.
  - 4. Censores Universales.
  - 5. Espíritus Trinitarios Inspirados.
  - 6. Nativos de Havona.
  - 7. Ciudadanos del Paraíso. (214.1) 19:0.1

# IV. CONCEPTOS TRINITARIOS

- 1. La Trinidad es una entidad absoluta—una Deidad supersumativa. (1145.5) 104:2.4
- 2. La actitud absoluta de la Trinidad del Paraíso está en relación con las existencias absolutas y la acción de la Deidad total. (113.7) 10:5.6
- 3. Una triunidad no es una entidad orgánica—es funcional. (1147.6) 104:3.14
- 4. La Trinidad Última, presentemente en evolución, finalmente consistirá en el Ser Supremo, las Personalidades Supremas Creadoras y los Arquitectos del Universo Maestro. (16.3) 0:12.6
- 5. La Trinidad Absoluta consistirá en Dios el Supremo, Dios el Último y el no revelado Consumador del Destino-Universo. (16.4) 0:12.7

# **EL UNIVERSO LOCAL**

- 1. Urantia pertenece a un sistema que está bien afuera hacia los límites de vuestro universo local. (165.5) 15:1.6
- 2. Los universos locales evolutivos son la obra individual de los Hijos Creadores Paradisiacos. (357.1) 32:0.1
- 3. El Espíritu Materno del Universo es cocreador del universo local. (162.5) 14:6.30
- 4. La identificación de Urantia dentro del gran universo se da en (182.4) 15:14.5
- 5. La densidad de nuestro sol es alrededor de una vez y media la densidad del agua. (459.5) 41:4.1
- 6. Los mundos arquitectónicos disfrutan de diez formas de vida de la orden material—tres vegetales y tres animales—con cuatro grupos de difícil comprensión. (492.4) 43:6.4

# VERDAD, BELLEZA Y BONDAD

# I. SIGNIFICADO Y VALOR DE LA VERDAD, LA BELLEZA Y LA BONDAD

1. Los significados de la verdad, la belleza y la bondad.

"Sean cuales fueran los trastornos que acompañen el crecimiento social y económico de la civilización, la religión es genuina y valiosa si fomenta en el individuo una experiencia en la cual la soberanía de la verdad, la belleza, y la bondad prevalece, puesto que tal es el verdadero concepto espiritual de la realidad suprema. Y a través del amor y de la adoración esto se vuelve significativo como hermandad con el hombre y filiación de Dios." (1089.12) 99:4.4

2. El encanto y la armonía del arte.

"El discernimiento de la belleza suprema es el descubrimiento e integración de la realidad: el discernimiento de la bondad divina en la verdad eterna, que es la belleza última. Incluso el encanto del arte humano consiste en la armonía de su unidad." (43.1) 2:7.8

3. Verdad, belleza y bondad—discernir Dios en la mente, la materia y el espíritu.

"A lo largo de esta gloriosa edad el anhelo principal de los mortales en constante avance es la búsqueda de una mejor comprensión y una realización más plena de los elementos comprensibles de la Deidad —verdad, belleza y bondad. Esto representa el esfuerzo del hombre por discernir a Dios en la mente, en la materia y en el espíritu. Y a medida que el mortal persigue esta búsqueda, se encuentra cada vez más sumergido en el estudio experiencial de la filosofía, la cosmología y la divinidad." (646.3) 56:10.2

4. El logro del arte cósmico.

"Tal vez comprendéis algo de la filosofía, y la divinidad la comprendéis en la adoración, el servicio social, y la experiencia espiritual personal, pero la búsqueda de la belleza — cosmología— demasiado frecuentemente la limitáis al estudio de los burdos esfuerzos artísticos del hombre. La belleza, el arte, es en gran parte asunto de unificación de contrastes. La variedad es esencial para el concepto de la belleza. La belleza suprema, la cumbre del arte finito, es el drama de la unificación de la vastedad de los extremos cósmicos de Creador y criatura. El hombre en vías de encontrar a Dios y Dios en vías de encontrar al hombre —la criatura que se vuelve perfecta como su Creador— ése es el logro excelso de lo supremamente bello, el logro de la cúspide del arte cósmico.

"De aquí que el materialismo, el ateísmo, sea la maximación de la fealdad, la cúspide de la antítesis finita de lo bello. La belleza más elevada consiste en el panorama de la unificación de las variaciones que han nacido de la realidad armoniosa pre-existente." (646.4) 56:10.3

# II. LA INTERASOCIACIÓN DE LA VERDAD, LA BELLEZA Y LA BONDAD

1. La interasociación de la verdad, la belleza y la bondad.

"Toda verdad —material, filosófica, o espiritual— es a la vez bella y buena. Toda auténtica belleza —arte material o simetría espiritual— es a la vez verdadera y buena. Toda bondad

genuina —ya sea moralidad personal, equidad social o ministerio divino— es igualmente verdadera y bella. La salud, la cordura, y la felicidad son integraciones de la verdad, la belleza y la bondad según se mezclan en la experiencia humana. Tales niveles de vida eficaz se producen mediante la unificación de los sistemas de energía, los sistemas de ideas, y los sistemas de espíritu.

"La verdad es coherente, la belleza, atractiva, la bondad, estabilizadora. Y cuando estos valores de lo que es real se coordinan en la experiencia de personalidad, el resultado es un orden elevado de amor condicionado por la sabiduría y capacitado por la lealtad. El propósito real de toda educación en el universo consiste en realizar una mejor coordinación del hijo aislado de los mundos con las realidades más grandes de su experiencia en expansión. La realidad es finita en el nivel humano, infinita y eterna en los niveles superiores y divinos." (43.4) 2:7.11

2. Las relaciones de la verdad, la belleza y la bondad.

"Cuando la razón reconoce el bien y el mal, exhibe sabiduría; cuando la sabiduría elige entre el bien y el mal, entre la verdad y el error, demuestra ser guiada por el espíritu. Y de esta manera las funciones de la mente, el alma y el espíritu están unidas estrechamente por siempre y funcionalmente interasociadas. La razón trata del conocimiento de los hechos; la sabiduría, de la filosofía y la revelación; la fe, de la experiencia espiritual viva. Mediante la verdad, el hombre alcanza la belleza y mediante el amor espiritual, asciende a la bondad." (1142.1) 103:9.10

3. La correlación de la verdad, la belleza y la bondad.

"La bondad es viviente, relativa, siempre progresiva, invariablemente una experiencia personal y sempiternamente correlacionada con el discernimiento de la verdad y de la belleza. La bondad se encuentra en el reconocimiento de los verdad-valores positivos del nivel espiritual, los cuales deben ser contrastados, en la experiencia humana, con la contraparte negativa —las sombras del mal potencial." (1458.4) 132:2.7

# III. RELACIONADAS CON LA PERSONALIDAD

1. Las relaciones personales de la verdad, la belleza y la bondad.

"El concepto de la verdad podría ser abrigado tal vez aparte de la personalidad, el concepto de belleza puede existir sin personalidad, pero el concepto de bondad divina es comprensible sólo en relación con la personalidad. Tan sólo una *persona* puede amar y ser amada. Incluso la belleza y la verdad estarían divorciadas de la esperanza de supervivencia si no fueran atributos de un Dios personal, un Padre amante." (31.3) 1:7.3

2. Elección de la verdad, la belleza y la bondad.

"El alma de valor de supervivencia refleja fielmente las acciones y motivaciones tanto cualitativas como cuantitativas del intelecto material, el asiento anterior de la identidad del yo. Al elegir la verdad, la belleza y la bondad, la mente mortal entra en su carrera universal premorontial bajo la protección de los siete espíritus ayudantes de la mente unificados bajo la dirección del espíritu de sabiduría. Posteriormente, al cumplir los siete círculos de logro premorontial, la superposición de la dote de la mente morontial sobre la mente ayudante inicia la carrera preespiritual o morontial de progresión en el universo local." (1237.1) 112:6.9

### 3. La visión del alma.

"En la religión, Jesús abogó por el método de la experiencia, y lo aplicó, así como la ciencia moderna utiliza la técnica de la experimentación. Encontramos a Dios mediante la guía de la visión espiritual, pero nos acercamos a esta visión del alma mediante el amor por la belleza, la búsqueda de la verdad, la lealtad al deber, y la adoración de la bondad divina. Pero de todos estos valores, el amor es la guía auténtica de la verdadera visión espiritual." (2076.5) 195:5.14

4. La perfección de la verdad, la belleza y la bondad.

"El Maestro vino para crear en el hombre un nuevo espíritu, una voluntad nueva — para impartir una capacidad nueva para conocer la verdad, experienciar la compasión y elegir la virtud— la voluntad de estar en armonía con la voluntad de Dios, combinada con el impulso eterno de volverse perfecto, así como es perfecto el Padre en los cielos." (1583.6) 140:8.32

5. El hombre se gana la apreciación de la verdad, la belleza y la bondad.

"La plena apreciación de la verdad, de la belleza y de la bondad es inherente a la perfección del universo divino. Los habitantes de los mundos de Havona no requieren el potencial de niveles relativos de valor como estímulo para su elección; tales seres perfectos pueden identificar y elegir el bien en ausencia de toda situación moral contrastante y que obliga a pensar. Pero todos esos seres perfectos son, en naturaleza moral y estado espiritual, lo que son por virtud del hecho de su existencia. Han ganado un avance experiencial solamente dentro de su estado inherente. El hombre mortal incluso gana la situación de candidato a la ascensión por su propia fe y esperanza. Todo lo divino que la mente humana alcanza a comprender y el alma humana adquiere es un logro experiencial; es una *realidad* de la experiencia personal y por lo tanto es una posesión única en contraste con la bondad y rectitud inherentes a las personalidades de Havona que no yerran." (52.2) 3:5.16

### IV. EL AMOR ES LA SUMA DE LAS TRES

1. La verdad, la belleza y la bondad dan el amor como suma.

"La belleza universal es el reconocimiento del reflejo de la Isla del Paraíso en la creación material, mientras que la verdad eterna es el ministerio especial de los Hijos Paradisiacos que no sólo se otorgan a sí mismos a las razas mortales, sino que también derraman su Espíritu de la Verdad sobre todos las gentes. La bondad divina está más plenamente ilustrada en el ministerio amante de las múltiples personalidades del Espíritu Infinito. Pero el amor, la suma total de estas tres cualidades, es la percepción que tiene el hombre de Dios como Padre espiritual." (647.8) 56:10.17

2. Cuando el amor es solo un sentimiento.

"El entendimiento religioso posee el poder de transformar la derrota en anhelos más altos y nuevas determinaciones. El amor es la motivación más alta que el hombre pueda utilizar en su ascensión en el universo. Pero el amor, si se lo despoja de la verdad, la belleza y la bondad, es tan sólo un sentimiento, una distorsión filosófica, una ilusión psíquica, una decepción espiritual. El amor debe ser siempre redefinido en los niveles sucesivos de progresión morontial y espiritual." (2096.5) 196:3.29

3. El amor es el deseo de hacer el bien a los demás.

"Para el hombre finito la verdad, la belleza, y la bondad abrazan la revelación plena de la realidad de divinidad. A medida que esta comprensión y amor de la Deidad encuentra expresión espiritual en la vida de los mortales que conocen a Dios, se producen los frutos de la divinidad: paz intelectual, progreso social, satisfacción moral, felicidad espiritual, y sabiduría cósmica. Los mortales avanzados en un mundo en la séptima etapa de luz y vida han aprendido que el amor es lo más grande en el universo —y saben que Dios es amor.

"El amor es el deseo de hacer el bien a los demás." (648.3) 56:10.20

#### V. RELACIONADAS CON LA DEIDAD

1. El amor, la belleza y la bondad—una revelación de la Deidad.

"Los mundos establecidos en luz y vida están tan plenamente preocupados por la comprensión de la verdad, la belleza y la bondad porque estos valores de calidad abarcan la revelación de la Deidad a los reinos del tiempo y el espacio. Los significados de la verdad eterna hacen un llamado combinado a las naturalezas intelectual y espiritual del hombre mortal. La belleza universal comprende las relaciones armoniosas y los ritmos de la creación cósmica; esto es más claramente el llamado intelectual y conduce hacia la comprensión unificada y sincronizada del universo material. La bondad divina representa la revelación de los valores infinitos a la mente finita, para que sean percibidos y elevados al umbral mismo del nivel espiritual de la comprensión humana.

"La verdad es la base de la ciencia y la filosofía, y ofrece el cimiento intelectual para la religión. La belleza patrocina el arte, la música y los ritmos significativos de toda experiencia humana. La bondad comprende el sentido de la ética, moralidad y religión —hambre de perfección experiencial.

"La existencia de la belleza implica en la criatura la presencia de una mente apreciativa, tan certeramente como el hecho de la evolución progresiva indica la dominación de la Mente Suprema. La belleza es el reconocimiento intelectual de la síntesis armoniosa espacio-temporal de la diversificación enorme de la realidad fenomenológica, todo lo cual proviene de una singularidad pre-existente y eterna.

"La bondad es el reconocimiento mental de los valores relativos de los diversos niveles de perfección divina. El reconocimiento de la verdad implica una mente de estado moral, una mente personal con habilidad para discriminar entre el bien y el mal. Pero la posesión de la bondad, la grandeza, es la medida del verdadero logro de la divinidad." (646.10) 56:10.9

2. La Divinidad comprendida como verdad, belleza y bondad.

"La Divinidad es comprensible por la criatura como verdad, belleza y bondad; está correlacionada en personalidad como amor, misericordia y ministerio; revelada en niveles impersonales como justicia, poder y soberanía." (3.4) 0:1.17

3. Como el acercamiento universal del hombre.

"Aun la verdad, la belleza y la bondad —el acercamiento intelectual del hombre al universo de mente, materia y espíritu— deben estar combinados en un concepto unificado de un *ideal* divino y supremo. Así como la personalidad mortal unifica la experiencia humana con la materia, mente y espíritu, del mismo modo este ideal divino y supremo se vuelve poder-unificado en la Supremacía y luego personalizado como Dios de amor paterno." (647.6) 56:10.15

# VI. RELACIONADAS CON LOS AJUSTADORES Y CON EL SUPREMO

1. Los Ajustadores y la verdad, la belleza y la bondad.

"En cierto sentido los Ajustadores pueden tal vez fomentar cierto grado de intercambio planetario en los dominios de la verdad, la belleza y la bondad. Pero pocas veces se les otorgan dos experiencias de residencia en los mortales en el mismo planeta; no hay en este momento en Urantia un Ajustador que haya estado previamente en este mundo. Yo sé de qué hablo, puesto que tenemos sus números y registros en los archivos de Uversa." (1199.1) 109:4.6

2. El Supremo y la verdad, la belleza y la bondad.

"La penetración final de la verdad, la belleza y la bondad del Ser Supremo puede tan sólo abrir para la criatura en progreso aquellas cualidades absonitas de divinidad última que yacen más allá de los niveles conceptuales de la verdad, la belleza y la bondad." (1263.6) 115:3.19

# VII. LOS VALORES ESPIRITUALES DE LA VERDAD, LA BELLEZA Y LA BONDAD

1. Los verdaderos valores espirituales de la verdad, la belleza y la bondad.

"Esta misma filosofía de la flexibilidad viva y de la adaptabilidad cósmica de la verdad divina a las necesidades individuales y a la capacidad de cada uno de los hijos de Dios, debe ser percibida antes de que puedas esperar comprender adecuadamente las enseñanzas del Maestro en la práctica de la no resistencia al mal. Las enseñanzas del Maestro son básicamente una declaración espiritual. Aun las implicaciones materiales de su filosofía no pueden considerarse en forma útil separadamente de sus correlaciones espirituales. El espíritu de la admonición del Maestro consiste en la no resistencia a todas las reacciones egoístas al universo, combinada con el alcance agresivo y progresivo de los niveles rectos de los verdaderos valores espirituales, la perfección divina, la virtud infinita y la verdad eterna —conocer a Dios y volverse cada vez más como él." (1950.4) 180:5.9

2. Relacionadas con el ministerio del Espíritu.

"La verdad, la belleza y la bondad están correlacionadas en el ministerio del Espíritu, la grandeza del Paraíso, la misericordia del Hijo y la experiencia del Supremo. Dios el Supremo *es* verdad, belleza y bondad, porque estos conceptos de la divinidad representan máximos finitos de la experiencia ideacional. Las fuentes eternas de estas cualidades triunas de la divinidad están en los niveles superfinitos, pero una criatura tan sólo puede concebir de tales fuentes como superverdad, superbelleza y superbondad." (1279.5) 117:1.7

3. Relacionadas con el entorno de la adoración.

"Fue también en Jericó, en relación con una conversación sobre la temprana capacitación religiosa de los niños en los hábitos de adoración divina, donde Jesús explicó a sus apóstoles el

gran valor de la belleza como influencia que estimula a adorar, especialmente con los niños. El Maestro por precepto y ejemplo enseñó el valor de adorar al Creador en el ambiente natural de la creación. Prefería comunicarse con el Padre celestial en los bosques y rodeado por las criaturas más bajas del mundo natural. Se regocijaba de contemplar al Padre a través del espectáculo inspirador de los reinos llenos estelares de los Hijos Creadores." (1840.4) 167:6.5

4. Los valores paradisiacos de la verdad, la belleza y la bondad.

"Los valores Paradisiacos de eternidad e infinidad, de verdad, belleza y bondad, se ocultan en los hechos de los fenómenos de los universos del tiempo y del espacio. Pero se requiere el ojo de la fe en el mortal nacido del espíritu para detectar y discernir estos valores espirituales." (2078.7) 195:7.4

5. Pero nada ocupa el lugar de la fe.

"La idealización y el intento de servir la verdad, la belleza y la bondad no es un sustituto de la experiencia religiosa genuina —la realidad espiritual. La psicología y el idealismo no son equivalentes a la realidad religiosa. Las proyecciones del intelecto humano pueden en efecto originar dioses falsos —dioses a imagen del hombre— pero la verdadera conciencia de Dios no se origina de tal manera. La conciencia de Dios reside en el espíritu residente. Muchos de los sistemas religiosos del hombre vienen de las formulaciones del intelecto humano, pero la conciencia de Dios no es necesariamente parte de estos sistemas grotescos de esclavitud religiosa." (2095.7) 196:3.23

# VERDAD, BELLEZA Y BONDAD EN LA BIBLIA

### I. VERDAD

"Los verdaderos adoradores adorarán al Padre en espíritu y en verdad." Juan 4:23.

"Conoceréis la verdad y la verdad os hará libres." Juan 8:32.

"Jesús les dijo: 'Yo soy el camino, la verdad y la vida." Juan 14:6.

"Cuando venga el Espíritu de verdad, él os guiará a toda la verdad." Juan 16:13.

"Santificalos en tu verdad; tu palabra es verdad." Juan 17:17.

"Preséntate a Dios aprobado...que usa bien la palabra de verdad." 2 Tim. 2:15.

"En esto conocemos el espíritu de verdad y el espíritu de error." 1 Juan 4:6.

"Habiendo oído la palabra de verdad, el evangelio de vuestra salvación." Efe. 1:13.

# II. BELLEZA

"Desde Sión, perfección de hermosura, Dios ha resplandecido." Salmos 50:2.

"¡Alabanza y magnificencia delante de él! ¡Poder y hermosura en su santuario!" Salmos 96:6.

"Jehová de los ejércitos será por corona de gloria y diadema de hermosura." Isa. 28:5.

"Yo soy de perfecta hermosura." Eze. 27:3.

# III. BONDAD

Muchos pasajes que emplean las palabras "bondad" o "santidad" en la versión King James dan como resultado "fidelidad" en la versión revisada.

"Quién como tú, magnífico en santidad." Éx. 15:11.

"Dios se sienta sobre su santo trono." Salmos 47:8.

"¡Alabad la memoria de su santidad!" Salmos 97:12.

"Fue declarado Hijo de Dios con poder, según el Espíritu de santidad." Rom. 1:4.

"Nos disciplinaban como a ellos les parecía, pero este para lo que nos es provechoso, para que participemos de su santidad." Heb. 12:10.

"¡Santo, santo, santo, Jehová de los ejércitos!" Isa. 6:3.

"Así dijo el Alto y Sublime, el que habita la eternidad y cuyo nombre es el Santo" Isa. 57:15.

"Sed santos, porque yo soy santo." 1 Pedro 1:16. (Vea también Lev. 19:2.)

"Padre santo, a los que me has dado, guárdalos en tu nombre." Juan 17:11.

# LA VIDA MORONTIAL

# I. DEFINICIÓN DE MORONTIA

1. Morontia es el reino entre lo material y lo espiritual.

"Morontia es un término que designa un vasto nivel entre lo material y lo espiritual. Puede designar realidades personales o impersonales, energías vivientes o no vivientes. El telar de morontia es espiritual, su tejido es físico." (9.2) 0:5.12

2. Salva el obstáculo entre el origen mortal y el estatus espiritual.

"Mucha de la realidad de los mundos espirituales es de orden morontial, una fase de la realidad universal totalmente desconocida en Urantia. La meta de la existencia de la personalidad es espiritual, pero las creaciones morontiales siempre intervienen, salvando el obstáculo entre los ámbitos materiales de origen mortal y las esferas superuniversales de estado espiritual en avance. Es en este ámbito en que los Espíritus Rectores hacen su contribución más importante al plan de la ascensión del hombre al Paraíso." (189.7) 16:4.6

# II. EL TEMPLO MORONTIAL

1. Los templos morontiales pertenecen a la edad de luz y vida.

"La presencia del templo morontial en la capital de un mundo habitado es el certificado de admisión de dicha esfera a las edades establecidas de luz y vida. Antes de que los Hijos Instructores abandonen un mundo, cuando concluye su misión terminal, inauguran esta época final de logro evolucionario; presiden ese día en que «el templo sagrado desciende a la tierra». Este acontecimiento, que señala los albores de la era de luz y vida, se ve siempre honrado con la presencia personal del Hijo Paradisiaco autootorgador en ese planeta, que concurre para presenciar este gran día. Ahí, en este templo de belleza incomparable, este Hijo autootorgador Paradisiaco proclama al antiguo Príncipe Planetario como el nuevo Soberano Planetario, otorgando a ese fiel Hijo Lanonandek nuevos poderes y mayor autoridad sobre los asuntos planetarios. El Soberano del Sistema también está presente y confirma estas declaraciones.

"Un templo morontial está constituido de tres partes: en la parte central está el santuario del Hijo Paradisiaco autootorgador. A la derecha se encuentra el asiento del ex-Príncipe Planetario, ahora Soberano Planetario; y cuando se encuentra presente en el templo, este Hijo Lanonandek es visible para los individuos más espirituales del reino. A la izquierda se encuentra el asiento del jefe interino de los finalistas vinculados al planeta." (622.1) 55:1.1

2. Construcción del templo morontial.

"Aunque se dice que los templos planetarios «descienden de los cielos», en realidad no se transporta material real desde la sede central del sistema. La arquitectura de cada uno de ellos se prepara en miniatura en la capital del sistema, y los Supervisores del Poder Morontial posteriormente traen al planeta esos planes aprobados. Ahí, en asociación con los Controladores Físicos Decanos, se procede con la construcción del templo morontial, de acuerdo con las especificaciones." (622.3) 55:1.3 Apo. 21:10.

# 3. Descripción del templo.

"El templo morontial promedio tiene una capacidad de alrededor de trescientos mil asientos. Estos edificios no se utilizan para la adoración, ni para la recreación ni para recibir transmisiones; están dedicados a las ceremonias especiales del planeta tales como: comunicaciones con el Soberano del Sistema o con los Altísimos, ceremonias especiales de visualización diseñadas para revelar la presencia personal de seres espirituales, y contemplación cósmica silenciosa. Las facultades de filosofía cósmica aquí celebran las ceremonias de graduación, y aquí también reciben los mortales del reino reconocimiento planetario de sus logros de elevado servicio social y otros logros destacados." (622.4) 55:1.4

### 4. Los traslados tienen lugar en el templo.

"Estos templos morontiales también sirven como sitios de congregación para presenciar el traslado de los mortales vivientes a la existencia morontial. Precisamente debido al hecho de que el templo de traslado está compuesto de material morontial, no se desintegra en la gloria flameante del fuego devorador que oblitera tan completamente los cuerpos físicos de aquellos mortales que ahí experimentan la fusión final con sus Ajustadores divinos. En un mundo grande, estas llamas de traslado son casi continuas, y a medida que aumenta el número de traslados, se proveen santuarios subsidiarios de vida morontial en diferentes zonas del planeta. No hace mucho tiempo estuve en un mundo en el lejano norte en el cual funcionaban veinticinco santuarios morontiales." (622.5) 55:1.5

# 5. Muerte y traslado.

"La muerte física natural no es una inevitabilidad mortal. La mayoría de los seres evolucionarios avanzados, ciudadanos de mundos que existen en la era final de luz y vida, no mueren; son trasladados directamente de la vida en la carne a la existencia morontial.

"Esta experiencia de traslado desde la vida material al estado morontial —fusión del alma inmortal con el Ajustador residente— aumenta en frecuencia paralelamente al progreso evolucionario del planeta. Al principio, sólo unos pocos mortales en cada edad logran los niveles de traslado espiritual, pero con la llegada de las edades sucesivas de los Hijos Instructores, ocurren más y más fusiones con el Ajustador antes de la terminación de las vidas cada vez más prolongadas de estos mortales progresores; y al tiempo de la misión terminal de los Hijos Instructores, aproximadamente un cuarto de estos magníficos mortales está exento de la muerte natural." (623.1) 55:2.1

### III. EL YO MORONTIAL

### 1. Evolución progresiva del yo morontial.

"Así como surge la mariposa de su etapa de oruga, del mismo modo las verdaderas personalidades de los seres humanos surgen en los mundos de estancia, por primera vez libres de la vestimenta de antaño en la carne material. La carrera morontial en el universo local tiene que ver con la elevación continuada del mecanismo de la personalidad desde el nivel morontial inicial de existencia del alma hasta el nivel morontial final de espiritualidad progresiva." (1235.5) 112:6.1

### 2. Formas de personalidad morontial.

"Es difícil instruiros acerca de vuestras formas de personalidad morontial para la carrera en el universo local. Se os dotará de modelos morontiales de manifestabilidad de la personalidad, y éstas son vestimentas que, en último análisis, están más allá de vuestra comprensión. Estas formas, aunque enteramente reales, no son modelos de energía del orden material que comprendéis ahora. Sin embargo sirven el mismo propósito en los mundos del universo local que cumplen vuestros cuerpos materiales en los planetas de natividad humana." (1235.6) 112:6.2

#### 3. La mente morontial.

"En el estado morontial se le otorga al mortal ascendente con la modificación nebadónica de la dote de mente cósmica del Espíritu Rector de Orvonton. El intelecto mortal como tal ha perecido, ha cesado de existir como entidad universal enfocada aparte de los circuitos indiferenciados de la mente del Espíritu Creativo. Pero los significados y valores de la mente mortal no han perecido. Ciertas fases de la mente se continúan en el alma sobreviviente; el Ajustador mantiene ciertos valores experienciales de la mente humana previa; y persiste en el universo local el registro de la vida humana como fue vivida en la carne, juntamente con ciertos registros vivos en los numerosos seres preocupados con la evaluación final del mortal ascendente, seres que van de los serafines a los Censores Universales y probablemente más allá hasta el Supremo." (1236.2) 112:6.4

### 4. Memoria morontial.

"La persistencia de la memoria es prueba de la retención de la identidad de la individualidad original; es esencial para completar la autoconciencia de la continuidad y expansión de la personalidad. Aquellos mortales que ascienden sin Ajustadores dependen de la instrucción de los asociados seráficos para la reconstrucción de la memoria humana; las almas morontiales de los mortales fusionados con el Espíritu no están limitadas en otros aspectos. El esquema de memoria persiste en el alma, pero este modelo requiere la presencia del Ajustador anterior para volverse *inmediatamente* autorrealizable como memoria continuada. Se requiere considerable tiempo sin el Ajustador para que el sobreviviente mortal vuelva a explorar, vuelva a aprender y vuelva a captar, la conciencia memorativa de los significados y valores de una existencia previa." (1236.6) 112:6.8

### IV. LA MOTA MORONTIAL

# 1. La mota es una filosofía estereoscópica.

"La mota es más que una filosofía superior; es para la filosofía lo que son dos ojos comparados con uno; posee un efecto estereoscópico sobre los significados y los valores. El hombre material ve el universo, por así decirlo, con un solo ojo —plano. Los estudiantes de los mundos de estancia logran perspectiva cósmica —profundidad— mediante la superposición de las percepciones de la vida morontial sobre las percepciones de la vida física. Y consiguen enfocar claramente estos puntos de vista materiales y morontiales en gran parte a través del ministerio incansable de estos consejeros seráficos, quienes tan pacientemente enseñan a los estudiantes de los mundos de estancia y a los progresores morontiales. Muchos de los consejeros de enseñanza de la orden suprema de serafines comenzaron su carrera como asesores de las almas recién liberadas de los mortales del tiempo."(554.2) 48:6.28

### 2. La mota relacionada con la filosofía humana.

"Los planos más bajos de la mota morontial se unen directamente con los niveles más elevados de la filosofía humana. En el primer mundo de estancia es práctica enseñar a los estudiantes menos avanzados mediante la técnica paralela, o sea, en una columna se presentan los conceptos más sencillos de los significados mota, y en la columna adyacente se citan declaraciones análogas de la filosofía mortal.

"No hace mucho tiempo, mientras me hallaba ejecutando una asignación en el primer mundo de estancia de Satania, tuve ocasión de observar este método de enseñanza; y aunque no es permisible que presente el contenido mota de la lección, se me permite registrar las veintiocho declaraciones de la filosofía humana que este instructor morontial estaba utilizando como material de ilustración designado para ayudar a estos nuevos habitantes del mundo de estancia en sus primeros esfuerzos por captar el significado y el sentido de mota. Estas ilustraciones de la filosofía humana fueron:

- "1. La exhibición de pericia especializada no significa posesión de capacidad espiritual. El ingenio no es un sustituto del carácter auténtico.
- "2. Pocas personas viven a la altura de la fe que realmente tienen. El temor sin raciocinio es un poderoso fraude intelectual practicado sobre el alma mortal en evolución.
- "3. No se pueden exceder las capacidades inherentes; una botella de medio litro no podrá contener jamás un litro. El concepto espiritual no puede ser forzado en forma mecánica dentro del molde de la memoria material.
- "4. Pocos mortales se atreven jamás a sumar los créditos de la personalidad establecidos por el ministerio combinado de la naturaleza y de la gracia. La mayoría de las almas empobrecidas son en verdad ricas, pero se niegan a creerlo.
- "5. Las dificultades pueden desafiar la mediocridad y derrotar al temeroso, pero sirven de estímulo para los verdaderos hijos de los Altísimos.
- "6. Disfrutar de privilegio sin abuso, contar con libertad sin libertinaje, poseer poder y no utilizarlo nunca para el propio engrandecimiento —estas son las señas de la civilización elevada.
- "7. No ocurren accidentes ciegos e impredecibles en el cosmos. Tampoco ayudan los seres celestiales a los seres inferiores que se niegan a guiarse por su luz de la verdad.
- "8. El esfuerzo no siempre produce el deleite, pero no hay felicidad sin esfuerzo inteligente.
- "9. La acción logra la fuerza; la moderación resulta en el encanto.
- "10. La rectitud hace sonar las cuerdas armónicas de la verdad, y la melodía vibra a través del cosmos hasta el reconocimiento del Infinito.

- "11. Los débiles se permiten resoluciones, pero los fuertes actúan. La vida no es sino un día de trabajo —hacedlo bien. La acción es nuestra; las consecuencias, de Dios.
- "12. La mayor aflicción del cosmos consiste en jamás haber tenido aflicciones. Los mortales tan sólo aprenden la sabiduría a través de la experiencia de las tribulaciones.
- "13. Las estrellas se disciernen mejor en el aislamiento solitario de las profundidades experienciales, y no desde las cimas iluminadas y estáticas de las montañas.
- "14. Estimulad el apetito por la verdad de vuestros asociados; ofreced consejo tan sólo cuando se os pide.
- "15. La afectación es el esfuerzo ridículo de los ignorantes por parecer sabios, el intento del alma estéril por parecer rica.
- "16. No podéis percibir la verdad espiritual hasta tanto no la experimentéis con los sentimientos, y muchas verdades no son realmente sentidas excepto en las adversidades.
- "17. La ambición es peligrosa hasta que no se la socializa plenamente. No habréis adquirido en verdad virtud alguna hasta tanto vuestras acciones no os hagan merecedores de ella.
- "18. La impaciencia es un veneno del espíritu; la ira es como una piedra arrojada en un nido de avispas.
- "19. Abandonad toda ansiedad. Los desencantos más difíciles de soportar son los que no llegan nunca.
- "20. Sólo un poeta puede discernir poesía en la prosa común de la existencia rutinaria.
- "21. La misión elevada de todo arte es, mediante sus ilusiones, anticipar una realidad universal más elevada, cristalizar las emociones del tiempo en el pensamiento de la eternidad.
- "22. El alma en evolución no se vuelve divina por lo que haga, sino por lo que trata de hacer.
- 23. La muerte nada agregó a la posesión intelectual ni a la dote espiritual, pero agregó al estado experiencial la conciencia de la *supervivencia*.
- "24. El destino de la eternidad está determinado de momento en momento por los logros del vivir de día en día. Las acciones de hoy son el destino de mañana.

- "25. La grandeza yace no tanto en poseer fuerza como en hacer un uso sabio y divino de dicha fuerza.
- "26. El conocimiento tan sólo se posee si se lo comparte; está protegido por la sabiduría y es socializado por el amor.
- "27. El progreso exige el desarrollo de la individualidad; la mediocridad busca la perpetuación en la estandarización.
- "28. La defensa argumentativa de cualquier posición es inversamente proporcional a la verdad que contiene.

"Ésta es la tarea de los principiantes en el primer mundo de estancia, mientras que otros alumnos más avanzados en los mundos siguientes comienzan a dominar los niveles más elevados del discernimiento cósmico y de la mota morontial." (556.1) 48:7.1

### V. LAS FUNCIONES DE LA VIDA MORONTIAL

1. La morontia abarca la carrera del universo local.

"Los Dioses no pueden transformar una criatura de naturaleza animal grosera en un espíritu perfeccionado por un acto misterioso de magia creadora —o por lo menos no lo hacen. Cuando los Creadores desean producir seres perfectos, lo hacen mediante creación directa y original, pero jamás emprenden la conversión de las criaturas de origen animal y material en seres de perfección en un solo paso.

"La vida morontial, tal como se extiende a través de varias etapas de la carrera en el universo local, es el único camino posible por el cual los mortales materiales pueden lograr el umbral del mundo de espíritu. ¿Cuál puede ser la magia que encierra la muerte, la disolución material del cuerpo humano, que pueda con un solo paso transformar instantáneamente la mente mortal y material en un espíritu inmortal y perfeccionado? Estas creencias no son sino supersticiones ignorantes y fábulas placenteras." (541.1) 48:0.1

2. La morontia interviene entre el estatus mortal y el espiritual.

"Siempre interviene esta transición morontial entre el estado mortal y el subsiguiente estado espiritual de los seres humanos sobrevivientes. Este estado intermedio del progreso universal difiere marcadamente en las distintas creaciones locales, pero en su intento y propósito todas ellas son grandemente similares. La estructuración de los mundos de estancia y de los mundos morontiales más elevados en Nebadon es bastante típica de los regímenes de transición morontial en esta parte de Orvonton." (541.3) 48:0.3

3. La estancia en la constelación es típica de la vida morontial.

"Esta entera estadía en los mundos de capacitación de la constelación, que culmina en la ciudadanía en Edentia, es un período de verdadera y celestial felicidad para los progresores morontiales. A través de tu estadía en los mundos del sistema estuviste evolucionando de un ser casi animal a una criatura morontial; eras más material que espiritual. En las esferas de Salvington evolucionarás de un ser morontial al estado de un verdadero espíritu; serás más

espiritual que material. Pero en Edentia, los ascendentes están a mitad de camino entre sus estados anteriores y sus estados futuros, a mitad de camino en su pasaje del animal evolucionario al espíritu ascendente. Durante tu completa estadía en Edentia y en sus mundos eres «como los ángeles»; estás constantemente progresando pero todo el tiempo manteniendo un estado morontial general y típico.

"Esta estadía en la constelación de un mortal ascendente es la época más uniforme y estable en la entera carrera de la progresión morontial. Esta experiencia constituye la socialización pre-espiritual de capacitación de los ascendenteros. Es análoga a la experiencia espiritual del prefinalista en Havona y a la capacitación preabsonita en el Paraíso." (495.4) 43:9.2

### VI. TRABAJO Y COSTUMBRES MORONTIALES

#### 1. Mundos morontiales.

"Las esferas morontiales son las fases de transición de la ascensión mortal a través de los mundos de progresión del universo local. Sólo los siete mundos que rodean la esfera de los finalistas de los sistemas locales son denominados mundos de estancia, pero las cincuenta y seis moradas de transición del sistema, en común con las esferas más elevadas alrededor de las constelaciones y la sede central del universo, se denominan mundos de morontia. Estas creaciones comparten la belleza física y la grandeza morontial de las esferas sedes centrales del universo local." (541.5) 48:1.2

### 2. Costumbres de la vida morontial.

"Aunque tengas cuerpo morontial, continúas, a través de todos estos siete mundos, comiendo, bebiendo y descansando. Compartes de la orden morontial de alimento, un reino de energía viviente desconocido en los mundos materiales. El cuerpo morontial utiliza plenamente tanto el alimento como el agua; no existe residuo de deshecho. Considera: el mundo de estancia número uno es una esfera muy material, que presenta los comienzos iniciales del régimen morontial. Aún estás muy cerca de la condición humana y no muy lejos de los puntos de vista limitados de la vida mortal, pero cada mundo revela un progreso definido. De esfera en esfera te vuelves menos material, más intelectual, y ligeramente más espiritual. El progreso espiritual es mayor en los últimos tres de estos siete mundos progresivos." (535.2) 47:4.6

### 3. La técnica de la memoria morontial.

"Tu memoria Ajustador permanece plenamente intacta a medida que asciendes en la vida morontial. Aquellas asociaciones mentales que eran puramente animalísticas y totalmente materiales perecieron con el cerebro físico, pero todo lo que en tu vida mental era valioso, y que tenía valor de supervivencia, fue duplicado por el Ajustador y está retenido como parte de la memoria personal durante todo el camino de la carrera ascendente. Tendrás conciencia de todas tus experiencias valiosas a medida que avanzas de un mundo de estancia a otro y de una sección del universo a otra —incluso hasta el Paraíso." (535.1) 47:4.5

# 4. Capacitación morontial en el mundo número cuatro.

"Es durante el período de capacitación en el mundo de estancia número cuatro cuando los mortales ascendentes conocen por primera vez las exigencias y delicias de la verdadera vida social de las criaturas morontiales. Y es en efecto una nueva experiencia para las criaturas

evolucionarias participar de actividades sociales que no están basadas ni en la exaltación personal ni en la búsqueda de la autosatisfacción. Un nuevo orden social se está presentando, basado en la comprensión compasiva de apreciación mutua, el amor altruista y el servicio mutuo, y la motivación sobrecogedora de tener un destino común y supremo —la meta paradisiaca de perfección adoradora y divina. Los ascendentes se están volviendo autoconscientes del conocimiento de Dios, la revelación de Dios, la búsqueda de Dios, y el encuentro de Dios." (536.4) 47:6.3

# VII. JUEGO, VIDA Y COMPAÑERISMO

1. Los Compañeros Morontiales patrocinan la diversión.

"Estos hijos de los Espíritus Maternos de los universos locales son los amigos y asociados de todos los que viven la vida ascendente morontial. No son indispensables para el trabajo real de progresión creativa del ascendente ni tampoco reemplazan en sentido alguno la tarea de los guardianes seráficos que frecuentemente acompañan a sus asociados mortales en el viaje al Paraíso. Los Compañeros Morontiales son simplemente gentiles anfitriones para aquellos que están empezando su larga ascensión hacia adentro. También son peritos patronizadores de la recreación y en esta tarea reciben la hábil ayuda de los directores de reversión." (282.5) 25:7.1

2. A lo largo del viaje al Paraíso siempre habrá tiempo para la diversión.

"Aunque tendréis tareas intensas y progresivamente más difíciles en los mundos de capacitación morontial de Nebadon, siempre se os proveerá con temporadas regulares de descanso y reversión. A lo largo del viaje al Paraíso, siempre habrá tiempo para descansar y para recrear el espíritu; en la carrera de la luz y vida siempre hay tiempo para la adoración y para nuevos logros." (282.6) 25:7.2

3. Se proporciona compañía durante todo el viaje al Paraíso.

"Estos Compañeros Morontiales son asociados tan cordiales que, cuando finalmente dejéis la última fase de la experiencia morontial, al prepararos para embarcaros en la aventura espiritual del superuniverso, verdaderamente lamentaréis que estas criaturas sociales no os puedan acompañar, pero sirven exclusivamente en los universos locales. En cada etapa de la carrera ascendente, todas las personalidades contactables serán cordiales y gregarias, pero no conoceréis otro grupo tan dedicado a la amistad y al compañerismo hasta que no os topéis con los Compañeros Paradisiacos." (282.7) 25:7.3

4. La vida morontial y los artesanos celestes.

"Toda personalidad morontial o entidad espiritual es elegible para ser admitida en el cuerpo de los artesanos celestiales; o sea, todo ser por debajo de la categoría de filiación divina inherente. Los hijos ascendentes de Dios que provienen de las esferas evolucionarias pueden, después de su llegada a los mundos morontiales, solicitar ser admitidos en el cuerpo de artesanos y, si son suficientemente dotados, podrían elegir dicha carrera por un período más o menos largo. Pero nadie puede incorporarse con los artesanos celestiales por menos de un milenio, mil años de tiempo superuniversal." (497.4) 44:0.4

# VIII. RASGOS ERRADICADOS Y AMBICIONES FRUSTRADAS

1. Rasgos erradicados mediante la vida morontial.

"Uno de los propósitos de la carrera morontial es efectuar la erradicación permanente de los vestigios animales en los sobrevivientes mortales, tales como la postergación, la ambigüedad, la falta de sinceridad, el evitar los problemas, la injusticia, y la búsqueda de lo fácil. La vida en los mundos de estancia enseña muy pronto a los jóvenes pupilos morontiales que posponer no significa en ningún sentido evitar. Después de la vida en la carne, ya no se dispone del tiempo como técnica para evitar situaciones o evadir obligaciones desagradables." (551.3) 48:5.8

2. Comprensión de las ambiciones frustradas.

"Pero todo ser humano debería recordar: muchas de las ambiciones de sobresalir que exasperan a los mortales en la carne no persistirán en estos mismos mortales durante las carreras morontial y espiritual. Los seres morontiales ascendentes aprenden a socializar sus anhelos y ambiciones, que fueran antes puramente egoístas y egocéntricos. Sin embargo, aquellas cosas que tan sinceramente anhelaste hacer en la tierra y que las circunstancias tan persistentemente te negaron, si, después de adquirir auténtico discernimiento mota durante la carrera morontial, aún deseas hacerlas, certeramente se te otorgará toda oportunidad para satisfacer plenamente tus deseos de tanto tiempo." (508.2) 44:8.4

# IX. CARACTERÍSTICAS DIVERSAS DE LA VIDA MORONTIAL

1. La morontia y la experiencia de la supervivencia.

"La fase morontial de la religión revelada tiene que ver con la *experiencia de supervivencia*, y su gran impulso consiste en el logro de la perfección del espíritu. También existe un ímpetu más elevado a la adoración asociado con un llamado poderoso a un mayor servicio ético. El discernimiento morontial facilita una conciencia, cada vez más amplia, del Séptuple, el Supremo y aun el Último." (1111.6) 101:6.1

2. En la morontia, la seguridad de la verdad reemplaza la seguridad de la fe.

"Cada vez más a lo largo de la progresión morontial la seguridad de la verdad va reemplazando la seguridad de la fe. Cuando finalmente seas llamado a las filas del verdadero mundo espiritual, las seguridades del discernimiento espiritual puro operarán en lugar de la fe y de la verdad o, más bien, juntamente con estas técnicas previas de seguridad de la personalidad, y superpuestas a ellas." (1111.4) 101:5.14

3. Los Ajustadores y la vida morontial.

"Los Ajustadores del Pensamiento son los hijos de la carrera universal, y en efecto los Ajustadores vírgenes deben ganar experiencia mientras que las criaturas mortales crecen y se desarrollan. Así como la personalidad del niño humano se expande para prepararse para las luchas de la existencia evolucionaria, del mismo modo el Ajustador se hace grande en los ensayos para la próxima etapa de la vida ascendente. Así como el niño adquiere versatilidad de adaptación para sus actividades adultas mediante la vida social y de juego de la primera infancia, del mismo modo el Ajustador residente logra pericia para la próxima etapa de vida cósmica por virtud del planeamiento y ensayo mortal preliminar de estas actividades que tienen que ver con la carrera morontial. La existencia humana constituye un período de práctica que el Ajustador utiliza efectivamente en la preparación para las responsabilidades aumentadas y las mayores

oportunidades de una vida futura. Pero los esfuerzos del Ajustador, mientras vive dentro de ti, no se ocupan tanto de los asuntos de la vida temporal y de la existencia planetaria. Hoy día los Ajustadores del Pensamiento están ensayando, por decirlo así, las realidades de la carrera universal en la mente evolutiva de los seres humanos." (1195.1) 109:0.1

4. La revelación tiende un puente sobre el abismo morontial.

"La revelación es la única esperanza del hombre evolucionario por tender un puente sobre el abismo morontial. La fe y la razón, sin ayuda de mota, no pueden concebir ni construir un universo lógico. Sin la visión de mota, el hombre mortal no puede discernir la bondad, el amor y la verdad en los fenómenos del mundo material." (1137.3) 103:6.13

5. La marca del Espíritu Rector continúa en la morontia.

"La marca física de un Espíritu Rector es una parte del origen material del hombre. La entera carrera morontial se vive bajo la influencia continuada de este mismo Espíritu Rector. No es extraño que la subsiguiente carrera espiritual de dicho mortal ascendente no desarraigue jamás totalmente la marca característica de este mismo Espíritu supervisor. La huella de un Espíritu Rector es básica para la existencia misma de toda etapa pre-Havona de ascensión mortal." (191.2) 16:5.4

6. Pablo sabía de los mundos morontiales.

"Pablo supo de la existencia de los mundos morontiales y de la realidad del material morontial, pues escribió: «Poseen en los cielos una sustancia mejor y más duradera». Y estos materiales morontiales son reales, concretos, tal como «la ciudad tiene sus cimientos, cuyo constructor es Dios». Cada una de estas esferas maravillosas es «un país mejor, o sea, un país celestial»." (542.4) 48:1.7 Heb. 10:34; 11:10,16.

# X. JESÚS Y LA VIDA MORONTIAL

"Ya se ha completado el tránsito mortal de Jesús: la resurrección morontial del Hijo del Hombre. La experiencia transitoria del Maestro como personalidad intermedia entre lo material y lo espiritual, ha comenzado. Él lo ha hecho todo mediante su poder inherente; ninguna personalidad le ha dado ayuda alguna. Ahora vive como Jesús de morontia, y al comenzar su vida morontial, su cuerpo material carnal yace tal cual en la tumba. Lo soldados siguen vigilando, y las piedras de la entrada permanecen selladas por el sello del gobernador." (2022.4) 189:1.13

### LA MORONTIA EN LA BIBLIA

1. Pablo tenía alguna idea acerca de la realidad morontial.

"Sabiendo que tenéis en vosotros una mejor y perdurable herencia en los cielos." Heb. 10:34. (La versión King James dice: "Tenéis en los cielos una substancia mejor y más duradera.")

- 2. Las apariciones morontiales de Jesús.
  - a. Los ojos humanos tenían que ser abiertos.

"Entonces les fueron abiertos los ojos y lo reconocieron; pero él desapareció de su vista." Lucas 24:31.

b. La forma morontial se aparece de repente.

Jesús se puso en medio de ellos y les dijo: ¡Paz a vosotros! Entonces, espantados y atemorizados, pensaban que veían un espíritu. " Lucas 24:36,37.

c. Desaparece instantáneamente.

"Mientras los bendecía, se separó de ellos." Lucas 24:51.

d. El Jesús morontial come pescado.

"Les dijo: '¿Tenéis aquí algo de comer?' Entonces le dieron un trozo de pescado asado, y él lo tomó y comió delante de ellos.." Lucas 24:41-43.

e. Jesús dijo a María que no le tocara.

Jesús le dijo: '¡Suéltame!, porque aún no he subido a mi Padre.'" Juan 20:17.

f. Llega y se va sin obstáculos.

"Estando las puertas cerradas en el lugar donde los discípulos estaban reunidos por miedo de los judíos, llegó Jesús y, puesto en medio, les dijo: '¡Paz a vosotros!'" Juan 20:19.

Nota: Ocho días después, hizo lo mismo. Vea Juan 20:26.

3. La morontia puede ser nuestro "tesoro en el cielo".

"Sino haceos tesoros en el cielo, donde ni la polilla ni el moho destruyen, y donde ladrones no entran ni hurtan." Mat. 6:20.

4. Incluso los seres espirituales pueden ser reales para la visión humana.

"No os olvidéis de la hospitalidad, porque por ella algunos, sin saberlo, hospedaron ángeles." Heb. 13:2.

### **EJEMPLOS:**

- 1. Los tres visitantes de Abraham. Gén. 18:1-8. (Uno era Yahvé)
- 2. Dos ángeles visitan a Lot. Gén. 19:1-3.
- 3. A Moisés en la zarza ardiente. Éx. 3:2.
- 4. El Ángel del Señor se aparece a Agar. Gén. 16:10.

- 5. El ángel llama a Hagar. Gén. 21:17.
- 6. El ángel despierta a Elías. 1 Reyes 19:5.
- 7. Un ángel aborda a Jacob. Gén. 32:1.
- 8. Los ojos del criado de Eliseo se abrieron. 2 Reyes 6:17.
- 9. Isaías y el serafín. Isa. 6:6.
- 10. El ángel habla con Zacarías. Zac. 1:9.
- 11. Jacob lucha con un ángel. Gén. 32:25-26.
- 12. El ángel detiene la mano de Abraham. Gén. 22:10-11.
- 5. El cuerpo morontial (espiritual)

"Se siembra en debilidad, resucitará en poder. Se siembra cuerpo animal, resucitará cuerpo espiritual." I Cor. 15:43-44.

# LA PROGRESIÓN MORONTIAL A TRAVÉS DEL UNIVERSO LOCAL

Este es un intento de localizar al mortal superviviente a lo largo de la vida morontial, desde la concepción de su alma inmortal en Urantia hasta la terminación de su progresión morontial en Salvington, mientras se prepara para entrar en la primera etapa del estatus espiritual.

### I. LA EXPERIENCIA MORONTIAL EN URANTIA

- 1. La mente humana y el Ajustador divino se unen para crear el alma morontial.
- 2. Esta alma morontial experimenta un crecimiento evolutivo durante toda la vida del mortal en Urantia.
- 3. Esta alma no es ni material ni espiritual: es morontial.
- 4. Esta alma morontial es inmortal, y se va impregnando cada vez más de verdad, belleza y bondad. (1218.1) 111:2.3
- 5. Durante la transición de la muerte, el alma morontial queda bajo la custodia del serafín guardián. (1230.2) 112:3.4

# II. EL PRIMER MUNDO MANSIÓN

- 1. Despierta en la sala de resurrección.
- 2. Comienza la vida morontial justo donde la muerte terminó con la vida mortal.
- 3. Se restablece la conciencia de la identidad, al reunirse la memoria y los factores de la personalidad custodiados por el Ajustador, con los factores de identidad del alma custodiados por el serafín.

- 4. Desde la sala de resurrección se dirige al centro Melquisedek, donde se le asigna una residencia permanente.
- 5. A continuación le presentan su programa educativo, diseñado para compensar sus deficiencias de Urantia especialmente las deficiencias biológicas.
- 6. Se averiguan las deficiencias de paternidad y, cuando existen, se compensan mediante el ministerio a los niños en el mundo de las guarderías, y mediante servicios posteriores en los hogares de los Hijos Materiales de Jerusem.
- 7. Una vez instalado, tiene diez días para visitar, explorar y buscar a compañeros urantianos.
- 8. Los Compañeros Morontiales le ayudan a planear el estudio y el trabajo y le acompañan en las excursiones, que van hasta Jerusem.
- 9. Por lo general, el mundo mansión número uno es una esfera de deficiencias, pero se dedica también mucho tiempo al progreso de la mente y del alma. (530.1) 47:0.1

# III. EL SEGUNDO MUNDO MANSIÓN

- 1. Aprende a vivir con ascendentes fusionados con el Espíritu.
- 2. Progresa la organización social y la vida en comunidad.
- 3. Sigue comiendo, bebiendo y durmiendo. No hay residuos de deshecho.
- 4. La tarea principal en esta esfera es la de deshacerse de los conflictos intelectuales y la desarmonía mental.
- 5. Comienza a dominar la mota morontial. (534.5) 47:4.1
- 6. Obtiene el arpa de Dios. (539.4) 47:10.2

# IV. EL TERCER MUNDO MANSIÓN

- 1. Es la sede central de los Maestros de los Mundos de Estancia—van con usted hasta el final de la morontia.
- 2. En cada mundo mansión, obtiene permiso para visitar el correspondiente satélite.
- 3. Siguen las visitas a Jerusem.
- 4. Comienza un trabajo más positivo. Los dos primeros mundos eran en gran parte negativos— compensar defectos.
- 5. Si no se han alcanzado antes, normalmente se completan los siete círculos psíquicos en esta esfera.
- 6. Se hace un trabajo especial en correlación con la mota morontial y la lógica mortal.
- 7. Uno de los estudios principales tiene que ver con los significados cósmicos y las interrelaciones universales. (535.5) 47:5.1

# V. EL CUARTO MUNDO MANSIÓN

- 1. Conoce a las Brillantes Estrellas Vespertinas y a otros superángeles.
- 2. En las visitas a Jerusem, aprende más acerca de los Hijos de Dios.
- 3. Hay más proyectos de grupo.
- 4. Aprende más acerca de las transmisiones universales.
- 5. Comienza a conocer las exigencias y delicias de la verdadera vida social morontial.
- 6. La nueva cultura social está basada, no en la exaltación personal, sino en:
  - a. La comprensión compasiva de apreciación mutua.
  - b. El amor altruista del servicio mutuo.
  - c. La comprensión del destino supremo.
- 7. Te vuelves consciente del conocimiento de Dios, la revelación de Dios, la búsqueda de Dios y el encuentro de Dios. (536.2) 47:6.1

# VI. EL QUINTO MUNDO MANSIÓN

- 1. Hay un gran avance en la cultura espiritual —una anticipación de la vida en Jerusem.
- 2. Se domina el idioma de Uversa.
- 3. Hay una anticipación de los mundos de estudio de la constelación.
- 4. Se produce el verdadero nacimiento de la conciencia cósmica. Se amplían los horizontes.
- 5. Nace un verdadero entusiasmo por la ascensión a Havona.
- 6. El estudio se vuelve voluntario.
- 7. La adoración es espontánea.
- 8. Nace un verdadero carácter morontial. (537.1) 47:7.1

#### VII. EL SEXTO MUNDO MANSIÓN

- 1. Tienen lugar las primeras lecciones de la carrera espiritual futura.
- 2. Se le introduce en la administración universal.
- 3. Normalmente, se produce aquí la fusión perfecta de la mente humana y el Ajustador divino —la identidad real y funcional. (La fusión puede haberse producido con anterioridad)

- 4. El arcángel dice: "Éste es un hijo amado en quien tengo complacencia."
- 5. Se confiere un nuevo nombre al ascendente, seguido por 40 días de retiro espiritual.
- 6. Ha sido despojado de los burdos vestigios de origen animal. (537.6) 47:8.1

# VIII. EL SÉPTIMO MUNDO MANSIÓN

- 1. Comienza la preparación para residir en Jerusem. (538.6) 47:9.1
- 2. El propósito de la instrucción morontial es la de erradicar las tendencias animales residuales, como son:
  - a.La postergación.
  - b.La ambigüedad.
  - c.La falta de sinceridad.
  - d.Evitar los problemas.
  - e.La injusticia.
  - f. La Búsqueda de lo fácil. (551.3) 48:5.8
- 3. Se obliteran las señales de los diferentes orígenes.
- 4. Se le purgará de todo resto de:
  - a. Herencias desafortunadas.
  - b. Un medio ambiente insalubre.
  - c. Tendencias no espirituales.
- 5. Se erradica la "marca de la bestia".
- 6. Visita el mundo del Padre y alcanza nuevos niveles de adoración.
- 7. Se forman las clases que se gradúan para Jerusem.
- 8. Los graduados parten desde el mar de cristal con estatus de residentes. (538.6) 47:9.1

# IX. LA ESTANCIA EN JERUSEM

1. En todo Jerusem dan la bienvenida a estos graduados, a medida que llegan al mar de cristal con las arpas de Dios.

- 2. No hay más "resurrecciones"—ese cuerpo morontial servirá hasta el final de la carrera morontial. (539.4) 47:10.2
- 3. Esta forma morontial sufre 570 cambios antes de alcanzar el estado de espíritu de primera etapa. (542.2) 48:1.5
- 4. Hay tiempo para el juego morontial y la comprensión de las ambiciones frustradas.
- 5. Las deficiencias (si es que hay) en instrucción paternal se compensan mediante el servicio en los hogares de los Hijos e Hijas Materiales de Jerusem.
- 6. Las escuelas de ciudadanía de Jerusem son dirigidas por los Hijos Materiales y los Melquisedeks.
- 7. Los seres morontiales estudian y practican el gobierno representativo.
- 8. El voto oscila en valor de uno a mil, según el logro de mota.
- 9. La tarea general de la instrucción de Jerusem es la creación de una personalidad mota—la unificación morontial de la personalidad. (518.4) 45:7.8
- 10. Aprende a someter el yo a la disciplina de los requisitos del grupo. (494.3) 43:8.4
- 11. Existe una unificación de la personalidad alrededor de un motivo principal, con la integración de motivaciones secundarias.
- 12. Se dispone de tiempo libre para visitar otros mundos.

# X. LA INSTRUCCIÓN EN LA CONSTELACIÓN

- 1. El propósito general de la estancia en la constelación es la socialización perfeccionada de la personalidad morontial.
- 2. De modo progresivo y en asociación variada, aprende a vivir con las diez órdenes de univitatia—nativos de la constelación similares a los seres morontiales.
- 3. El estudio principal es el dominio de la ética de grupo—el sometimiento del yo a la disciplina de las actividades de grupo.
- 4. Hay siete fases de relación interpersonal comprendidas en las distintas asociaciones entre univitatia y seres morontiales. (494.1) 43:8.2
- 5. Tras la graduación en el mundo número siete, se le concede la ciudadanía de Edentia y pasa a residir en la sede del planeta.
- 6. Edentia es el punto medio en la vida morontial—más o menos se es mitad material y mitad espiritual.
- 7. En Edentia tendrá contacto frecuente con los artesanos celestes y los directores de la reversión. (495.3) 43:9.1
- 8. Conocerá a personas de otros sistemas—extranjeros.

- 9. Disfrutará de las recepciones que da el Fiel de los Días. (489.8) 43:4.5
- 10. Conocerá a muchas personalidades nuevas, como son:
  - a. Los Pronosticadores de la Ley.
  - b. Los Arquitectos Sociales.
  - c. Los Sensibilizadores Éticos, etc. (432.1) 39:2.18

### XI. EN LA CAPITAL DEL UNIVERSO LOCAL

Salvington tiene 490 satélites—10 grupos de 77 mundos primarios, con 6 subsatélites cada uno.

- 1. Aquí se da la instrucción espiritual progresiva—la preparación para la graduación posterior en el mundo espiritual.
- 2. Este es el comienzo del fin de la vida morontial.
- 3. La tarea principal es una revisión completa de la carrera morontial—desde el mundo de origen.
- 4. Más adelante se intentan correlacionar todas estas experiencias.
- 5. El estudio y el trabajo continúan en los grupos especiales de los mundos de Salvington.
  - a. Mundos Melquisedek. Los otorgamientos de Miguel.
  - b. Mundos Vorondadek. La coordinación de la legislación universal.
  - c. Mundos Lanonandek. Administración. Escuelas de conocimiento aplicado.
  - d. Mundos de los Portadores de Vida. Planificación, conservación y evolución de la vida.
  - e. *Mundos de los Finalitarios*. Fraternización con los midsonitas y seres del superuniverso y el universo central.
  - f. *Mundos de las Estrellas Vespertinas*. Entrada en las escuelas de los Hijos Instructores y las Estrellas Vespertinas.
  - g. Mundos de los arcángeles. Estudio de la carrera ascendente de los mortales.
  - h. Mundos de los mortales fusionados con el Espíritu. Visita bajo invitación—indefinida.
  - i. *Mundos de los serafines*. Indefinido. Encuentro con todas las órdenes de ángeles—algunas no reveladas.
  - j. Nada se dice acerca de este grupo de mundos. (387.2) 35:3.1
- 6. Salvington.

- a. Entra en las escuelas morontiales finales.
- b. El estudio comienza en las escuelas de extensión—dirigidas por los instructores de Umenor la tercera.
- c. Puede visitar a Miguel y al Espíritu Creativo, y saber más acerca del otorgamiento de Miguel en Urantia.
- d. Hay considerable tiempo libre y disfrutas de la dulzura del éxito.
- e. Se aprueban los exámenes finales de los mortales fusionados con el Ajustador.
- f. Entra en el estatus de espíritu de primera etapa.
- g. Se presenta ante Miguel y recibe las credenciales para el tránsito hacia el sector menor del superuniverso de Orvonton. (1238.3) 112:7.8

# MÁS ACERCA DE LA VIDA MORONTIAL

#### I. LA MORONTIA

- 1. La morontia es el comienzo de una escuela universal gigantesca de instrucción experiencial. (558.1) 48:8.3
- 2. Los siete mundos de instrucción correctiva y educación cultural inician la transición existente entre la existencia material y el logro espiritual. (540.3) 47:10.7
- 3. Los mortales resucitados tienen el mismo tipo de cuerpo que tenía Jesús cuando se levantó de la tumba. (2029.3) 190:0.3

### II. PERSONALIDADES DEL MUNDO MORONTIAL

- 1. Compañeros Morontiales. (545.2) 48:3.1
- 2. Directores de Reversión. (547.4) 48:4.1
- 3. Maestros de los Mundos de Estancia. (550.2) 48:5.1
- 4. Serafines de los Mundos Morontiales. (551.6) 48:6.1
- 5. Artesanos Celestiales. (497.1) 44:0.1
- 6. Los Supervisores del Poder Morontial. (542.2) 48:1.5

### III. LA MOTA MORONTIAL

- 1. La mota es más que una filosofía superior. Es a la filosofía lo que dos ojos son respecto a uno. El hombre material ve con un ojo, los morontiales con dos. (554.2) 48:6.28
- 2. Sin mota el hombre no puede discernir la verdad y la bondad en el mundo material. (1137.3) 103:6.13

- 3. La mota hace lo que la metafísica no consigue hacer. (1136.2) 103:6.7
- 4. La revelación es el único sustituto de la mota para el hombre. (1137.2) 103:6.12

# IV. EL YO MORONTIAL

- 1. Los morontiales están dotados con la modificación del universo local de la mente cósmica. Ciertas fases de la mente mortal perduran en el alma superviviente. (1236.2) 112:6.4
- 2. Pablo habló de la morontia como la "sustancia mejor y más duradera". (542.4) 48:1.7
- 3. Tras la fusión con el Ajustador se confiere un "nuevo nombre". (538.3) 47:8.5

# V. LA GUARDERÍA DEL PERIODO DE PRUEBA

Hay guarderías de periodo de prueba para los niños que murieron sin Ajustador o antes de que hicieran la elección de supervivencia. (531.5) 47:2.1

### VI. ESPORNAGIA

Los espornagia no tienen almas que sobrevivan. No tienen Ajustador. No tienen personalidad. Son los únicos seres del universo que experimentan la reencarnación. (528.3) 46:7.5

# **YAHVÉ**

# I. LA DEIDAD ENTRE LOS SEMITAS

- 1. La evolución de la teología hebrea comprendía cinco conceptos de la Deidad:
  - 1. Yahvé.
  - 2. El Elyón.
  - 3. El Shaddai.
  - 4. El.
  - 5. Elohim. (1052.5) 96:1.2
- 2. Los hebreos desantropomorfizaron a Dios sin convertirlo en una abstracción filosófica. (1062.1) 97:0.1
- 3. Los cananeos albergaban muchos de los conceptos de Melquisedek respecto a la Deidad. (1052.2) 96:0.2
- 4. Hubo una continua evolución del concepto de Deidad desde el primitivo Yahvé hasta el elevado nivel de los Isaías. (1057.5) 96:4.9

# II. LOS TIEMPOS DE MOISÉS

- 1. Moisés enseñó que Yahvé era un Dios celoso. Estaba construyendo una conciencia nacional—intimidaba a la gente con la justicia de Dios. (1057.2) 96:4.6
- 2. La creencia de los hebreos en Yahvé explica por qué se quedaron tanto tiempo ante el Monte Sinaí. (1056.6) 96:4.4
- 3. Josué intentó mantener las enseñanzas de Moisés. (1059.2) 96:6.1

# III. SAMUEL Y ELÍAS

- 1. Samuel proclamó la invariabilidad de Dios—un Dios sincero que respeta los pactos—un Dios de gran misericordia. (1063.1) 97:1.4
- 2. Elías continuó con el trabajo de Samuel, pero prestó más atención a los problemas de la propiedad de la tierra con los seguidores de Baal. (1064.2) 97:2.1

# IV. AMÓS Y OSEAS

- 1. Amós proclamó que Dios castigaría a su propio pueblo debido a sus pecados—justicia. (1065.4) 97:4.1
- 2. Oseas presentó a un Dios de perdón—rechazó todos los sacrificios. (1066.2) 97:4.5

### V. JEREMÍAS

Jeremías proclamó la internacionalización de Yahvé. (1067.4) 97:6.1

# VI. LOS ISAÍAS

- 1. El primer Isaías enseñó el castigo tanto de los pecados personales como de los nacionales. (1066.5) 97:5.1
- 2. El segundo Isaías proclamó al Creador universal, al Dios indulgente y al Padre celestial. (1068.1) 97:7.1